### **Landesbibliothek Oldenburg**

#### **Digitalisierung von Drucken**

# Dōdekaprophēton, Sive Theologia Prophetica, Ex Vatibus XII. Minoribus Secundum Seriem Articulorum Fidei

Majus, Johann Heinrich Giessæ Hassorum, Anno MDCCIII

VD18 11197021

urn:nbn:de:gbv:45:1-17399

ΔΩΔΕΚΑΠΡΟΦΗΤΟΝ,

SIVE

# THEOLOGIA PROPHETICA.

VATIBUS XII. MINORIBUS SECUNDUM SERIEM ARTICULO-RUM FIDEI,

DUCTU HORTATUQUE

D. JOH. HENRICI MAJI, Sacrarum Literarum in Academia

LUDOVICIANA, quæ Giessæ Hassorum est, Prof. P.

COLLECTA AC DIGESTA,

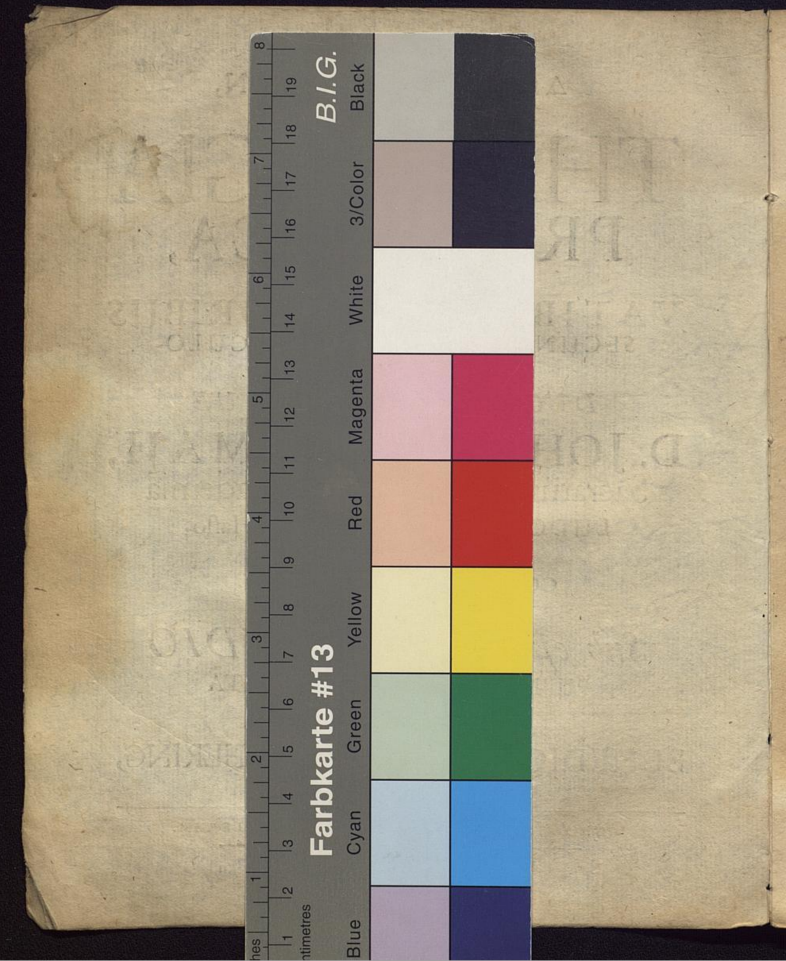
Sub ejusdem PRÆSIDIO PUBLICO EXAMINI PROPOSITA

BENEDICTO HENRICO THERING, Coloniens, Marchic.

Giessa Hassorum, apud HENNINGUM Müllerum.

1341. ANNO M DCC III. 3 98.







# Benevolo Lectori

# D. JOH. HENRICUS MAJUS.



Uando D. Petri verba, quibus firmiorem sermonem Propheticum nobis commendat, & intentos nos in eum esse jubet, tanquam in lucernam, obscuro in loco lucentem, donec dies illucescat, & lucifer in nostris cordibus oriatur, pro eo

ac debeo, diu multumque in timore Domini expendo: non possum non, quin & ipse maour mesonsieur 20075 quam diligentissimè legam mediterque, & discipulos meos ab ineunte ætate usque ad ejus fineni, omni nisu animique contentione ad evolvenda sacra ista volumina excitem & cohorter; cum vitam æternam in iis habeamus & testimo-

nia de Salutis nostræ Autore atque Consummatore ubivis ferè reperiarnus, & discere abunde satis queamus, quomodo ad eum veniamus. Eo nomine auctor quibusdam, profectuum Theologicorum specimen, more Academico, edere volentibus, extiti, ut vires in Vatum scriptis periclitarentur, indeque Capita Doctrinæ Christianæ colligerent. Ita diversis temporibus prodière Theologia Davidis & Theologia Jeremiana: nuncque lucem videt publicam Δωδεκαφεόφηθον, five Theologia Prophetica ex Duodecim V atibus minoribus, secundum seriem Religionis Christianæ Capitum, si non omnium, certè plurimorum ac præcipuorum, à Doctissimo Juvene, Dn. BENEDICTO HENRICO THERINGIO, Coloniens. Marchico, diligenter industrièque, meô ductu ac hortatu, collecta, & à me, quantum licuit, revisa, emendata, & subinde inter corrigendi laborem aucta atque illustrata. Hujusmodi conatus Studiosæ Juventutis, apud Viros doctos haud dubiè laudem commendationemque merebuntur; quia utilitate non destituuntur, & certiores nos reddere possunt de veritate essati Petrini, quod omnes Vates JESU CHRISTO testimonium dent, eum

esse, per cujus nomen peccatorum veniam consequantur, quicunque in eum credant. Cumque, quod Sebaft. Munsterus de תרי עסר five XII. Vatibus ex vero scripsit, in omnibus eis unum illud pracipuum inveniatur argumentum, quod cupiant Christi regnum propagare & ampliare, etiamsi alii aliis id agant rationibus; hoc brevi tabella monstrare, vel digito indice innuere, pulchrum, vel non ingratum erit. Tametsi enim majorem laudem haud abs re obtineat, & majoris etiam difficiliorisque molitiopis opus sit, si quis justo Commentario Vates enodet & explicet: tamen partem laudis aliquam consequetur, qui in facilioribus & clarioribus operam collocat, & Christianæ Religionis veritatem contra ejuldem hostes infensissimos, quales Judæi sunt, liquidò demonstrat. Inserviet saltem isthæc opella Tyronibus, assuetis referre quæ legunt in Scriptura S. ad certas classes Locosve comunes, ut promere inde ac in numerato habere queant, si de uno alterove capite Religionis disserendum dicendumve fuerit. Est quidem Compendiorum & Systematum Theologicorum fatis magnus numerus, ut de eo minuendo potius quam augendo cogitandum esset; ne, quod fieri vulgò solet, in isti-):( 3 ulmodi

usmodilibellis hæreant Studiosi, sed ipsas Scripturas sacras omnes, non Novi tantum sed Veteris etiam Testamenti voluminibus comprehensas, attentè legant & devote scrutentur: sed tamen neque hoc diffiteri possumus, dicta vel oracula, è quibus probanda asserendaque est doctrina Christiana, è solis ferè Novi Instrumenti libris depromta vulgò esse. Unde sæpè, quod & mihi usuvenisse olim, ingenue fateor, बेझांटारी वा पाने बेमविनाइ, aut non satis in Propheticis scriptis versati, dubitant, an è Veteris Testamenti Codice probari solide dilucidèque queant dogmata in Novo Testamento luce meridianà clariora. Onnem dubitandi causam præscindent auferentque tales labores in Prophetas impensi, à Theologiæ consecraneis, qui alios fimul allicient, ut aliquid etiam temporis tribuant fanctislimorum Vatum voluminibus evolvendis; cum videant, non tantam in iis esse obscuritatem, quantam præoccupatamens conceperat. Nam quando Petrus sermonem Propheticum lucernam vocat, in obscuro loco lucentem, tenebræ mentis facilè dissipabuntur, si Lectores seriis precibus expetant à Patre Luminum Spiritus S. lucem: si diligentià debità in eum attendant: si analogiam sidei teneant: si totam Oeconomiam Salutis & Gubernatio-

nationis divinæ addiscere studeant, ac, si quæ alia sunt sive media, sive subsidia eò spectantia, ritè adhibeant. Atque illuc ego, Deô cœpta secundante, enitor, ut, quod reliquum vitæ mihi concesfum fuerit temporis, sacro Codici exponendo unicè consecrem, & quæ orsus sum opera, Harmoniam cumprimis & Theologiam Evangelicam, Oeconomiam item Temporum, inde à condito mundo usque ad consummationem Seculorum deductam, ad finem perducam. Utinam me præeuntem strenuè sequerentur Auditores, studiumque meum excitarent magis, & verba cedro digna Augustiniad Volusianum animis infixa haberent! Tanta est, inquit, Christianarum profunditas literarum, ut in eis quot idie proficerem, si eas solas ab ineunte atate u [q, ad decrepitam senectutem, maximo otio, summostudio, meliore ingenio conarer addi scere; non quod adea, qua necessaria sunt saluti, tanta perveniatur difficultate: sed cum quisq, ibi fidem tenuerit, sine qua pie recteque non vivitur, tam multa, tamque multiplicibus mysteriorum umbraculis cooperta intelligenda proficientibus restant, tantaque, non solum in verbis, quibus ista dicta sunt, verum etiam in rebus, que intelligenda sunt, latet altitudo sapientia, ut annosissimis, acutiss-

acutissimis, flagrantissimis cupiditate discendi hoc contingat, quod eadem Scriptura quodam loco habet: cum consuma verit homo, tunc incipit. Utinam B. D. Gejeri vestigiis insisterent, & cum eo dicere quiq; confidenter possent: Nosti, Pater benignisme! quam ardens semper solius verbitui in me à teneris succreverit d'lectio; adeo ut omnia, qua non erant tuum verbum, nec aliquo ad illud modo me ducebant, fastidiverim semper, utut subtilia alioquin aut amæna. Nosti & hoc, o SALUS MEA! quam anhelaverit, & quam unicè mens mea fuerit sedata, quando Verba tua, que ex ore calamog, tuorum Prophetarum noram immediate emanasse, cœpi intelligere citra alterius linqua internuncium, quando labii sancti gustare potui delicias ab (q, incrastamentis alienis, unumq, ab altero dignoscere sepositis versionum conspicillis prioribus, colore non rarò deceptorio nimium infectis. Sic namq, prasentes mihi fingebam graviter q detonantes tuos servos; sic meras mellis at q, favi dulcedines percipiebam, cum pedetentim veneranda magis assuescerem idiomatis tui Majestati. In his votis desino, & ut ea impleantur, DEUM T.O. M. enixissimè oro rogoque.

PRO.



## PROLEGOMENA

# THEOLOGIA PROPHETICA

in genere.



Rophetas duodecim Minores, nil quicquam Firmier auctoritate cedere Majoribus, sed scriptorum brevi- Prophetitate ab his solum ita distingui, notum satis est. Quapro- est in XII. pter, cum in iis etiam habeamus firmiorem fermo- Prophetis nem Propheticum, cui tuto inniti possumus ac de- minoribus, bemus, quasi columnis & sirmamentis quibusdam qui majori-

Ecclesiæ veræ, 1. Tim. III, 15. bene facimus, quod iis attendamus, bus non tanquam lucernæ lucenti in loco caliginoso; quia non humana vo-toritare, luntate allata unquam est Prophetia, sed à Spiritu S. acti locuti sunt fancti illi Dei homines, quos Prophetas vocamus, 2. Petr. I, 19.21. quod in nostros quoque Vates quadrat.

6. II. Tametli vero non omnes XII. Prophetæ Minores, fed cum hatres duntaxat, Habacuc, Haggam, & Zacharias, Prophetæ nomen beant præferant, reliquos omnes tamen Prophetas esse, dubitari nequit; omnia Vaquia omnia ea habent quæ Prophetis competunt, futura prædicunt, tum tequi-

de Christo testantur &c. Huc pertinet generale effatum Amosi III, 7. Non facit Dominus Deus quicquam, msi revelaverit arcanum fuum servis suis Prophetis. Conf. Jerem. XXIII, 18. 21. 22. 28. Hinc manifestum est, Propheram voluntatis divinæ esse interpretem, quam ex Dei Spiritu intus loquente & fingulari ratione revelante hausit, ut aliis renunciet, eosque doceat, refellat, erudiat, castiget, & confoletur, quemadmodum ex Prophetarum lectione liquet. Hoc, cum uno volumine XII. Vates comprehensifaciant, & nomen & auctoritatem Prophetarum jure merebuntur.

licet gradu & ordine alii aliis cedant:

6. III. Quæ de gradibus Prophetarum diversis, de stylo, aliisque ad argumentum hoc enucleandum pertinent, non tangimus, quia nec instituto nostro inserviunt & à viris eruditis prolixe pertractata funt, ut fo. Schmidio in proleg. ad Prophet. Min. G. Dorfeb. præm. Part. II. Th. Zach. & Herm. Witho Libro 1. Miscellan. Ordinem etiam Vatum nostrorum, quem in S. Codice habent, prætereo; ille enim minime lecundum feriem temporis dispositus est, prout vel ex assignatione illius à nonnullis expressa, ab aliis autem omissa, sed è Chronologia facile petenda, elucet. Nobis sufficit, quod Deus πολυμερώς κ πολυτρόπως (Ebr. I, I.) locutus fit peros των σίγιων των απ' αιώνος: προφητών αυτέ, Luc. I, 70 ut de ipsius voluntate & salutis nostræ ratione edocti, & tot testimoniis confirmati, certam gratiæ & beatirudinis per Messiam recuperandæ spem fidei ac vitæ normam infallibilem, & denique fatorum Ecclefia, atque adeo Occonomia divina: cognitionem haberemus.

Unde reli-§ IV. Hine efficitur, verbum Propheticum merito Christianæ gionis hrift. religionis & omnis veræTheologiæ principium appellari ac flatui debe-& Theolo- re, cuntin Prophetis de gratia ad nos ventura vaticinantibus spiritus Christi fuerit, prætestificans cum passiones tum glorias Christo eventugiæ veræ principium ras. I. Pet.I. I o. 11. conf. Act. 10, 43. & 27, 22. Unde Petrus ait, nos munt. firmiorem sermonem Propheticum habere, ad quem attendere fas ac ntile fit, tanquam ad principium firmissimum & regulam certilli-

mam, 2. Epist. I, 19. s. quod Propheta ipsi uno gre formula usuata indicant: Verbum Domini, quod fuit ad Hoseam, foelem fonam &c. Quemodo Nullum hie discrimen est inter Prophetas Majores & Minores , quia à fallis di- πάσα προφηθεία γραφής non est idias φοράς, nec έπιλύσεως; maxi-Hinguan- mum autem inter veros & falfos, quorum hi omnes excluduntur;

licet

E IME

licet enim responsis, gestibus, & habitu veros affectarint, Zach. XIII, 4. (conf. Matth. 7, 15.) falsitatis tamen & erroris facile convicti funt, Hof. IX, 8. Zach. XIII. 3. Tametsi igitur Prophetæ vocentur, etiam absolute, id tamen sit vel μιμητικώς, quia pro iisdem se venditabant. Hol. IV, 5. VI, 5. Mich. III, 6. 11. Zach. I. 5. XIII, 2. vel cum adjectione diminuente, Propheta stulti, dementati, viriventosi, Hos. IX, 7. insidiantes Mich. II, 11. in errorem inducentes, III, 5. leves, mendaces, Sophon. III, 4. viri somniorum, Zach. X, 2. spiritus immundi. XIII, 2. quorum pæna exprimitur Mich. III, 6.7. Quæ cum veri Prophetæ de falsis revelarint, eo cumprimis nomine id fecisse illos censeri debet, ne omni spiritui fides adhibeatur improvide, sed ut probe spiritus probentur, an ex Deo sint ac loquantur; quia omni tempore falsi Prophetæin mundum exierunt. 1. Joh. 4, 1.

Interim non negamus, inter veros Prophetas imme- Revelaciodiatæ revelationis modos varios fuisse, quibus Deus suam voluntatem nis varii patefecit, nunc per Visiones, vigilantibus quidem interdum, sed modique tamen in ensares constitutis, oblatas, ut exteriorum sensum operatio ad tempus cessaret, anima vero extra corpus quasi rapta videretur, Zach. IV, 1. fl. quales obtigerunt plurimis. Am. I, 1. VII. 1. 4. 7. VIII, 1. IX, 1. Obad. I, 1. Mich. I, 1. Nach. I, 1. Hab. I, 1. Zach. I. 8. Hæ visiones rebus & verbis æquipollent, siquidem Deus non tantum verbis, sed etiam rebus & visionibus loquitur, sicut v g. Zach. 1. c. in sequentibus ipsæ res in visione oblatæ declarantur. v. 8. sf. II, 1.5. III, 1. V, 1.9. VI, 1. quare titulo vident um Prophetæ nonnunquam insigniuntur, Mich. III, 7. Zach. X, 2. modo per somnia, non naturalia sed supernaturalia, Joël. 111, 1. modo per alloquium Hof. I, 1. 2. Joël. I, 1. Jon. III, 2. Sophon. I, 1. Hagg. I, 1. II, 2. 11. 21. Zach I, 1.6. IV, S. VI, 8. 9. VII, 4. 8. VIII, 18. Alios modos lubens prætereo, aliis observatos. Id solum dicam, tot tantosque patefactionis modos pertinere & spectare ad immotam fermonis Prophetici ασφάλειαν & firmitatem, quam in Scriptura S. habemus, de qua nunc primo loco dicturi fumus. mel derumque citatis;

BEHER! T

quem Filium Dei eife, ning prober A 2 LOCUS

#### LOCUS I

De

#### SCRIPTURA PROPHETICA.

§. I.

Erymolo-

PRophetia Scriptura s. scriptura Prophetica à formali externo s. ipsascriptione dicitur, Hos. VIII, 12. Habac II, 2. hoc ipso tamers nomine etiam opus scribendo perfectum designatur; huc pertinent quoque tabula, Hab. II, 2. Volumen libro h. e. volumen ad scribendum Zach. V, 1. 2.

Synonymia. §. II. Diversæ sunt Scripturæ S. appellationes: (a) Distum Domini, Hos. II, 15. 18. XI, 11. &c. (b) Verbum Domini. Hos. I, 1. IV, 1. Joël. I, 1. Am. IIX, 11. 12. Mich. I, 1. Hagg. I, x. II, 1.11. Sophon I, 1. (c) scientia, ab effectu sic dicta, Hos. IV, 5. Mal. II, 7. (d) Lex Dei, Hos. IV, 6. Zach. VII, 12. Mal. II, 7. (e) Lex veritatis, Mal. II, 6. (f) Verba Dei, Zach I, 6. (g) Verba oris Domini, Hos. VI, 5. (h) Verbum pasti, Hagg. II, 5. (i) Via Domini, Hos. XIV. 10. Zach. III, 7. (k) Secretum Domini, Am. III, 7. (l) Vox febovæ, Hagg. I, 12. Zach. VII, 14. (m) Statuta Dei, Zach.I, 6. Mal. III, 7. (n) præcepta. Mal. II, 4. (o) observatio III, 14. (p) fædus via & pacis. Mal. II, 5. (q) Mkra, quæ vox ex Hab. II, 2. facile eruitur: Judæi Scripturant vulgo sic appellant, q. d. Lestura.

Canfa Efficiens SS. Tunicas,

S. III. Summum Scripturæ Auctorem elle Deum, probatur (1) ex solenni illa Prophetarum formula, Distum Domini, vel dicit Dominius. (2) ex interno ad scriptionem impulsu, s. Θεοπνευσία, quæ nihil aliud est, quam interior Dei locutio, quam arguit indicatque verbum τος cum τ constructum. Hos. I, 2. Hab. II, 1. Zach. I, 9. 13. 14. II, 2. 7. IV, 1. 4. 5. V, 5. 10, VI, 4. (3) Ex divino externo mandato scribendi, Hab. II, 2. Quicunque igitur Verba Prophetarum audit, legitve, ipsum se Deum audire cogitet, eique obtemperet. Christo etiam Angelo increato, auctoritas Script, vindicatur, in locis Zachar, semel iterumque citatis; quando insignis cujusdam Angeli (המכלאר) quem Filium Dei esse, alibi probatur, loquentis in Propheta mentio ibi sit. Spiritui a. Santso appropriative Θεοπνευσία tribuitur, utpote

quo acti agitatique locuti funt & scripserunt sancti Dei homines, sive Prophetæ, Mich. III, 8 quod etiam Zach. VII, 12. clare his verbis indicat: Verba que misit Dominus exercituum in Spiritu suo sancto. Hæc autem non de locutione solum, sed scriptione quoque intelligendaesse, liquet, Hos. VIII, 2. ubi Deus scriptionem legis Mosis sibi tribuit.

g. IV. Omnes itaque Vates non proprio motu, sed Deo Ministeria-T.O.M. motore, auctore & Doctore locuti funt, Am. III, 8. atque scripserunt, imò per eos Deus ipse locutus est; hinc Hos. XII, 11. dicit: Per manum Prophetarum propono similitudines. Notandus hic ille Hebrailmus, quo manus omnis locutio dicitur, qua aliquid efficaciter præcipitur. Hagg. I, 1. 3. II, 1. 10. Zach. VII, 7. 12. Mal. I, 1. vid. Tarnov. ad Hag. l. c. Ministros ergo & instrumenta Dei electa fuisse Prophetas, ex ejusmodi formulis colligitur; hincque vocantur Servi Dei, Am. III, 7. Zach. I, 6. Mal. III, 22. Legati Dei, Hagg. I. 12. Quapropter verba ex ore Prophetarum audire jubet Deus, & olim Zach. VIII, 9. & hodie, Luc. 16, 29. Habent Prophetas, cos

Quomodo vero in hoc ministerii genere sele habuerint 6. V. Prophetæ, & num quicquam de suo vel pro arbitrio dixerint secerintque, hinc facile colligitur. Cum enim manus & os Dei fuerint, nil vel fecerunt, vel dixerunt, ac ne verbum quidem ullum, in Ennauteus immediatæ actu, quod illis Deus non suggesserit. non solum sententiæ & res, sed & verba singula, & verborum ordo totaque dispositio à Deo est. Nec obstat styli in Prophetis diversuas, quæ ex admiranda spiritus S. καταβάσει orta, dum afflatus suos ad ingenium Prophetarum, hominum mores & res temperavit; idem tamen Spiritus per omnes & in omnibus loquebatur, ac nominatim in Amofo, qui humili dicendi genere & simplicibus verbis usus est: Majestatis tamen auctoritatisque divinæ rationem simul habuit, & vel formulis consuetis, dictum vel verbum Domini quod factum est &c. eam expressit. vid. Max. Rev. D. Præs. Diss. de Inspir. libr. Sacr. 6. IV. Quia Hebræi fuerunt Prophetæ ex Hebræis, Hebraice quoque scripserunt omnes XII, qui ante & post captivitatem Babylonicam vixerunt. In hac ergo lingua corum scriptura tantum est authentica. Dorsch. Th. Zach. P. II. p 12.

qua.

A 3 5. VI. vib andib

\$ERCORE

Materia seu Obje. ctum.

o. VI. Argumentum, circa quod libri Prophetici occupancirca quam tur, generatim esse facienda & credenda, dici potest Nam utraque diligenter inculcant, & ea negligentes severe redarguunt, ac nihil non faciunt, quod utile est tres didaonarian, tres ereyxon &c. 2. Tim III, 16. Mich. III, 8. Tameth enim quidam Vates speciale argumentum habeant, ut Jonas & Nahum Niniven, Obadias Edom; in generali tamen scopo omnes conveniunt, comminationibus promissiones miscent, docent, refutant, castigant, consolantur, sicque Legem & Evangelium tractant, & de Christo præsertim testantur, ut ex L. de Christo patebit. Cum igitur Vates divinæ voluntatis, s. legalis ea f. Evangelica esset, interpretes fuerint, ita locuti sunt & loqui debuerunt, ut quisque eos vel audiens vel legens intelligere atque verum sensum assequi potuerit, si modo illud monitum Christi ο αναγινωσκων νοείτω Matth. 24, 15. attenderit, ίδιαν ἐπίλυσιν insuper, Spiritum S. autem hodegetam habuerit, eum sequi & voluntatem Dei facere voluerit, Joh. VII, 17. Luc. 16, 29. Firmus & clarus est sermo Propheticus, 2. Petr. I, 19. ergo facile intelligibilis. Idem ex fine scriptionis Prophetica valide efficitur.

Finis.

Materia ex

§. VIII. Etenim id sibi omnes (a) propositum habuerunt, ut populum in vera Dei & salutis per Messiam obtinendæ, ratione, instituerent, quemadmodum ex omnibus Locis sequentibus constabit. (B Hinc Idololatriam omnem, pravum cultum, opus operatum levere redarguerunt, quod inprimis Hofeas copiose fecit, & unus instar omnium este potest. (7) Corruptos mores & omnem areseav exprobrarunt atque castigarunt, in quo toti fere fuerunt Amos & Michas. (8) Ex adverso autem ad vitam sanctam, Legi conformem sedulo horrati sunt; unde Malacheas Legem Mosis studiose inculcavit, circa finem suz Prophetiz, Mementote, inquiens, Legis Moss. (1) Nec solatia corum capacibus denegarunt. Eo promissiones pertinent, quas subinde comminationibus immiscuerunt & animos ad Melliæ adventum ejulque beneficia excitarunt, ut Haggam, Zacharias & Malachias præ reliquis fecerunt.

Affectiones primar. 1. Autoritas, quæ elucer w. ex effe-Albus div.

6. IIX. Atque hi ipli effectus divini in sermone Prophetico, nempe efficax institutio, in doctrina cœlesti salvisica & vita sancta, refutatio solida errorum & correctio impiorum morum, consolatio denique cordialis, ut sic dicam, satis superque sive arguent, sive probant

probant I. divinam ejus auctoritatem quæ hominum etiam refractariorum, quales Judæi erant, animos in sui assensum indubitatum & obfequium promtum trahere potuit & sæpe convicit. Eamque præ fe s. ex iphus fert formula semel iterumque memorata: dixit Dominus, & fuit ver- Scriptur æ bum Domini &c. Nec ullum aliud testimonium concilianda auto- testimoritatis causa Vates adducunt, quam hoc. Unde summum & sufficiens erit. Deus ab hominibus testimonium non sumit, ut divinitatem verbi fui perluadeat. Hic valet illud יהיה vel, ut est apud Mich IV, 4. Os Domini exercituum locutum est: aurose pa. Id sentiunt, qui per spi- & Spiritus ritum S. admittunt. Idem enim Spiritus qui pratestatus est, (porge= 5. interiori, jeuget ) in Prophetis, 1. Petr. I, 10. post testatur, mus nachzeugen/ quod Spiritus ille in iis loquens, veritas fit. I. Joh. V, 6. Fides divina adlit necelle est, qua Divinitatem Scripturæ credimus. de illa nisi à Spiritu S. efficietur ? Huc pertinet promissio Spiritus, Joël. III, 1. & vis Spiritus S. scripturæ insita. Taceo loca Novi Test. ubi XII. Vates allegantur, cum ea brevitas nostra non capiat, & colligi facile possint ex parallelismo velin German-Lutheri Bibliis indicato, ac demum subinde infra citentur. Accedunt deinceps alia etiam testimonia non parvi facienda, ut sunt mysteriorum supracælestium in y, emysteomnibus Prophetis effulgentium veritas, & vaticiniorum infallibilis riorum & certitudo, ipso eventu partim demonstrata, ceu ex Art. de Christo vaticinio patebit, partim suis temporibus adimplenda, quia os Domini dixit, te ac certiqui non mutatur, nec mutat quod prædixit, Mal. 111,6. Visio ad constitu- tudine. tum tempus implebitur, quando Deus suo termino effabitur, & ad finem, dum eventus ipse declarabit, neque menietur. & c. Hab. II, 3. Huc & Harmonia singularis spectat, ob quam omnium Prophetarum quasi Sex harmonnum os & omnis Scriptura unus liber est. Nec incommode uno nia singuinclusi volumine sunt XII. Vates, quia unum locuti sant, unum sco- lati. pum habent. Adsimt quoque externa Testimonia, utpote, Ecclesia. I. mon. ex-Judaica testisicario, quæ XII. Vatum scripta semper tanquam divina ternis. recepit, quam Christus & Apostoli allegationibus suis confirmarunt. 2. conservatio meraculosa sub captivitate Baby sonica, licet quædam perbrevia fint & facile amitti potnerint, nisi divina providentia advigilaflet, & inter veritatis hoftes confervaffet. II. Veritatem in omni- 2, ventasi busatque fingulis, cum cuncta Deum habeant Autorem, fallere & falli mescium, utpote immutabilem, Mal. III. 6. III. Perfectio & sufficien- , Perfectios

eia Theologiæ Propheticæ ex hactenus allatis etiam valide colligitur. Cum enim Vates divinæ voluntatis interpretes fuerint, nullum dubium est, quin eam plene perfecteque tradiderint, ac usus omnes, fines ac effectus salutares, quos Paulus 2. Tim. III, 16. universa Scriptuturæ S. & nominatim Veteris Test libris adscribit, è Prophetisnostris hauriri queant. Paulus etiam Act. 26, 22, dicens, se nil dixisse prater ea qua Propheta locuti sunt, persectionem Scriptura Prophetica agnoscit & testatur. Nullum traditionibus locum esse, hinc patet, quia ad eas nunquam, sed potius ad legem Mosis Judæos remittunt. Mal. III, 4. Claritas. 22. Am. II, 4. traditiones mendacia vocantur. IV. Claritas luminis Prophetici à Petro afferta 2. Ep. I, 19. nostris quoque Vatibus denegari nequit : eaque indicatur Hof. XIV, 10. Quis sapiens, & intelliget hac? prudens & cognoscet ea? Hab. III, 2. scribe visionem perspicue in istis tabulis, ut percurrat, quisquis eam lecturus est. Tametli igitur nonnulla quoque, imò multa, obscura & anigmatica sint, plurima tamen alia sunt clarissima; ac illa etiam tantum perspicuitatis habent, 5. Interpre. quantum natura revelationum & scopus Domini postulat. V. Ex iisdem documentis & locis similiter infallibilis semet ipsam interpretandi facultas eruitur. Non alio sensu Novi Test. scriptores oracula prophetica adduxerunt, quam quem ipla perspicue & sponte præse ferunt. v.g. conf. Hab. II, 4. cum Rom. I, 17. Gal. 3.11. Hebr. 10. 38. Zach. IX, 9. Matth. 21, 4. f. Sensus literalis obvius est, è naturali vocum significatione, scopo, antecedentibus, consequentibus, aliisque mediis colligendus, oratione & meditatione eliciendus, quò Hof. XIV, 10. respicit. Quem quidam mysticum sensum Hos. XI, 1. faciunt. alii literalem putant, ut Calov. Bibl illust. h.l. VI Ad verbum Dei sedulo aufcultandum & ambulandum in lege tanquam Canone (Gal. 6.6.) omnes à Deoper Prophetas excitantur; huc pertinent formulæ obviæ: Audite hoc, audite verbum Domini, Hos. IV, I. V. 1. Joël. I, 2. Am. III, I. IV. 1. V, I. &c. Egregius, locus est Hos. XIV, 10. resta (unt via Domini, & justi ambulant iniis, cui respondet Mich. IV, 2. docebit 7. potestas nos vias. suas, ut in semitis ejus ambulemus. VII. Eadem scriptura Prophet. Sprapitus S. judiciarium suum officium apud Ecclesiam Jud. exercuit, Amof I, z.fl. Mich. 1.2. VI, 1.2. Zeph. I, 2 fl. Zach. I, 3.4. VII. 12. VIII Efficacia verbi Prophetici ex effectis divinis, subinde etiam memoratis, ut conversione, illuminatione &c. efficaciter efficitur. Suffecerit ad-

duxiffe

6. Nor-

man divis.

judiciaria.

8. Effica-

cia.

duxisse locum Zach. I, 6. & exemplum Ninivitarum, ad concionem Jonæ statim conversorum, Jon. III. 5. segg. Ideò quoque in Novo Testamento Judæi passim remittuntur ad Mosen & Prophetas, ut eos audiant, indeque instruantur & convertantur, Joh. V. 39. Luc. XVI. 29. Quo iplo ostenditur, Scripturam Propheticam esse esficax medium conversionis & salutis. Hinc audientes Judæi ex ore Petri vaticinia de Christo, Joël. II. & Ps. XVI. compuncti fuerunt corde & ad poenitentiam fidemque in Christum traducti, Actor. II. 37. 41. Insignis locus est Mich. II, 7. nonne verba mea bona vel profutura sunt, ad salutem, apud eum, qui reste ambulat? Qui sane effectus verbi salutaris est, à Deo per se intentus. Per accidens autem nocet verbum reprobantibus, & damnat. Occidam eos, inquit Deus de falsis Prophetis, Hos. VI. 5. verbis ores mee efficacibus. Pravaricatores of-

fenduntur viis Domini & corruum, Hol. XIV. 10.

§. IX Quod ad secundarias adfectiones attinet, exetiam nullo, Adfect, selabore ex ΔωδεκαπροΦήτω eruuntur, utpote I. Integritas. Integra cundaria. quippe in captivitate Babylonica scripta Vatum omnia servata ese, 1. Integriras ex Neh. VIII, 3.4.6.9. constat, ubi Esdras Legem attulit, legit, non de novo condidit, ut Veterum multi perperam statuerunt. stant etiam interitui S. Codicis in conflagratione urbis Hieros. Targumim, quæ originem in Chaldæa habuerunt, & ex fontibus super-Aitibus concinnata sunt. II. Fontium puritas in aperto est, camque 2. Puritas. quoad nostros etiam Prophetas satis asseruit & vindicavit Glassius in Philol. S. L. 1. Tract. 1. Quod vero III. omnium oculis exposita sint 3. Comoracula Prophetica, legique non tantum potuerint sed etiam debue- municabirint, inter alia ex fine scriptionis liquet, & ex Hagg. II, 2. probatur, ubi Deus visionem perspicue exarari in tabulis jubet, ut percurrat omnis eamlegens. In publico loco affigebantur, velut programmata. Quecunque enim vegeyexon in V. T. ad nostram doctrinam prescripta sunt, Rom. 15, 4. conf. Chemnit. Ex. Concil. Trid. p. 58. edit. 8. Huc refer Dei vocem ac mentem, Hof. VIII, 12. scripsiilli (Israëli) magnalia legis mea, ut legerent, familiaria sibi ea redderent, & servarent; sed velut peregrinum quidreputata sunt. Exserit se ista communicabilitas per versionem Chaldaicam & Græcam.

Balana in

of ) 10 ( So LOCUS II.

De

### DEO UNO ET TRINO.

Ognitionem veram vivamque veri ac vivi DEI Prophetæ

diligenter ac frequenter inculcarunt; idololatriam vero & fal-

Cognoscitur Deus

fum cultum omnem exstirpare conati funt. Eo nomine & DEI veri nomina, quibus à falsis Diis distinguitur & egnoscitur, sedulo inculcarunt atque usurparunt, & attributa, opera cultumque, Deo pro-I. ex nomi pria, memorarunt. Inter Dei nomina eminet (1.) nomen and effennibus Ef- tiale & proprium haud abs re dictum; hoc enima) Deus sibi uni & sentialibus. foli vendicat, Hos. XII, 6. Joël II, 27. b) discernitureodem à quibusvis aliis fictitiis Diis, Idolis & creaturis, Hof. XI, 9. XIII, 4. Am. V, 8. IX, 6. Mich. IV, 55. c) Reperitur hoc nomen vel solum, in innumeris fere locis, vel cum nomine Zebaoth conjunctum, quod tamen nomen Dei non est: nec fehova in regimine ponitur, sed in ejusmodi nexu nomen אלהי fubintelligendum est, ut sæpe explicate ponitur Hof XII, 6. Am. III, 13. IV, 13. V, 14. 15. 16. 27. VI, 14 Tantum vero est hoc nomen Jehova, ut ejus vis exprimi satis nequeat, ac propterea ineffabile dictum est. Nam non tantum essentiam divinam summa & eminenti quadam ratione supra omnem temporis, loci, materiæ, & cujulvis alterius imperfectionis conditionem politam, sed etiam cuncta fere attributa divina innuit, prout Dn. D. Præfes in Differt. Sacr. L. II, cap.II. fulrus oftendit. Quare qui Theologiam nominalem recte intelligit, ille etiam realem novit; ut bene Chemnitius L. de Deo scripferit p. 27. notitiam Dei in hac vita vocari nomen Dei: vide

> inter loca plurima Joël. III. s. Mich. IV. s. Zephan. III, 10. Huic nomini fehova (II) jungo aliud, itidem incommunicabile dictum ac foli Deo proprium, 178 Adonai per kameiz, Am. III, 7. 8. II, 13.

> IV, 2.5. V, 3, 16. VI, 8. VII 1. 2. 4. 5. 6. 7. 8 IIX, 1.3.9. 11. IX, 1.5.8. Obad. I, 1. Mich. I, z. Hab. III, 19. Zach. IX, 4. 14. Malach. I, 14. quod ab ארן bali deductum, fignificat Deum effe causam ὑποςαστως, inu eξεως & κοίας omnium rerum, cujus periphrafis est Actor. 17.

יהוה

SAPER

28. (III) אל El de Deo vero ac vivo proprie adhibetur, ipsamque Dei Essentiam indicat, Hos. 11, 1. XI, 9. XII, 1. (IV) Nomen אלהים cujus II, Persona-Singulare אלה proprie de Deo vero adhibetur, qui solus religioso libus, cultu prosequendus est, ut ex etymologia verbi in Arab. lingua superstitis colligitur: improprie autem de Idolis. Hos. III, 1. IIX, 6. Am. V, 26. IIX, 14 Mich IV, 5. Hab. I, 11. de Creaturis, ut de Angelis & hominibus, ob honoris aliquam cum Deo similitudinem. (V) ארון Adon Dominum notat, & aliquando ei epitheton additur, Dominus totius terræ, Mich. IV, 13. Zach. IV, 14. VI, 5. qua ratione nulli creaturæ tribuitur. His tandem subjicio (VI.) nomen בעל quo Deus solus insigniri voluit, sed ob abusum tandem ad Idola transla-

tum, illud repudiavit, Hof II, 18.19.

5. II. Ex hisce nominibus si, quid Deus sit, dicere velimus, Tleayuacopiolissimus campus surgeret; sed ne in nominibus hæreamus & τολογία fubtilius agere videamur, quam simpliciores capere queant: ad πεαγ- ubi consiματολογίαν, ceu vocant, progrediemur. Ubi illud extra contro- deratur versiam positum arbitror, quod Deus sit Essentiator omnium rerum, Deus & ipla mera effentia; id enim evincit nomen הוה, innumeris in locis t. absolute ei tributum, essentiale cam ob causam appellatum. Hoc igitur pro- Essentia bare, quod in aprico est, supervacaneum foret. Quod vero esfentia Spiritualis. spiritualis sit, itidem liquet. Habet enim Deus non tantum spiritum, quem effundit, & per quem spirituales efficit homines, Joël. III, 2. Zach. XII, 10. sed ipse etiam Spiritus est. Quando autem Scriptura ad captum nostrum descendens, membrorum ac partium Dei mentionem facit, cum integralium, ut facierum, Hol. V, 15. VII, 2. Joël, I, 10. Jon. I, 3. Hab. III, 5. Hagg. I, 12. Zach. 11, 17. VII, 2. IIX, 21. Mal. III, 1. Oculerum, Hof. XIII, 14. Am. IX, 3.4. 8. Jon. II, 5. Hab. I, 13. Zach. III, 9. IV. 10. IX. S. Mal. II, 17. pupillarum Zach. II, 8. manuum Am. IX, 2. Sophon. I, 4. pedum Nah. I, 3. Habac. III, 5. tum essentialium, Cordis, Hos. XI, 8. anima, Am. VI, 8. satis constat, per ανθεωποπ αθειαν talia dici, eaque spiritualitatis veritatem minime infringere. Hinc Prophetæ Judæos & gentiles passim redarguunt, quod Attributa Deum creaturis corporeis similem esfinxerint, Am. V, 26. Mich. V, 13. 1. Negatiqua de re ad præceptum primum Decalogi copiosius agemus. Unum Unitas. esse Deum unissima, ut cum Luthero loquar, unitate, Prophetæ inculcarunt varie. (1) affirmative, Zach. XIV, 9. Ubi innuitur, Deum,

אדון

utin

urin se unus est, ita in N.T. unum prædicandum, agnoscendum &

colendum, remota Deorum fictiviorum & Asyoutrwe multitudine. conf. 1. Cor. VIII.6. Credebant veteres, ut nos, in unum Deum, Creatorem &c. Mal. 11, 10. (2) negative quod prater Dominum Deum Ifraclis non fit alius, Hof. XIII, 4. Joël. II, 27. Huic Dei unitati personarum pluralitas nil derogat, sed optime cum ca consistit, Perperam igitur Judæi & Antitrinitarii locum Zach. nobis opponunt, quemadmodum ex infra dicendis & probandis de SS. Trinitate patebit. Eodem argumento Simplicitas Dei afferitur, ut taceam nomen Jehova & immutabilitatem Dei, Mal. III, 6. quæ ejus simplicitatem clare arguit. Infinitum esse Deum, probatur ex iis locis omnibus, quibus appellatur Dominus Deus exercituum, quibus præest, adest præsens, imperat, &c. quod facere non posset, nisinfinita potentia præditus & omnipræsens esset. Huc pertinent loca supra indicata: quibus nunc adde illa, Am. III, 13. IV, 13. V, 14. 14. 16. 27. VI. 14. IX, 5. Hoc respectu magnus E maximus virinte dicitur, Nah. I, 3. qui omnia pedibus subjecta habet, ut ibidem additur. Simili ratione immen-& Omni- sitas & omniprasentia adstruitur. Nam qui infinitus est, non potest non ubique este sua essentia. Emphatice utraque describitur Am-IX, 2. Il. & Obad. v. 4. Nec hujus affertionis veritatem locutiones Script, infirmant, quæ Deum huc atque illuc progredi dicunt, Hos. II, 11. V, 15. Am. IV, 13 Mich. I, 3. Hab. III, 13. 15. cum de certo præsentiæ modo plerumque agant. De gratiosa præsentia, quæ omnipræsentiæ quasi vallum, ut Dorschæus ait, vel murus est, lo-Aternitas, quitur Zach 11, 9. 12. Aternitas Dei describitur, Mich. V, 2 (1) à parte ante, quod sit ante principium omnium, ante dies seculi, מיםי עולם alii reddunt a quondam, vel principio &c. fed validior est prior versio. vid. Tarnov, h l. (2) à parte post, vel in seculum Mal. III, 6. sine mutatione ulla, etiam durationis. (3) à parte ante pariter & post. Nonne tu ab eterno es fehova Deus meus Hab. I, 12, ubi nomen Jehova naturali suo conceptu aternitatem includit. Sanctus est. Deus ego, in medio un fanctus, Hos. XI, 9. hinc nomen ejus fanctum & fanctificandum, Am. II, 6. imo fanctuas ipsa est. IV, 2. Mal. II, 11. Hincq; templum Sanctitatis Jon. II, 5.8. Mich. I, 2. Hab. II, 20.

> habitaculum sanctitatis Zach. II, 17. ipsi tribuuntur. Quam sanctisatem Habaeuc agnoscit & profitetur, Nonne tu ab aterno es fehova,

> > Canctus

Simplicitas. Infinitas,

prælentia.

I finen fitas

II. Affirmativa, Sanditas.

Sanctus meus, I, 12. Puri sunt oculi tui ne videas malum, 13. sanctus veniet III, 13. fustus cognoscitur Deus, (1) cum cuique suum tribuit, Justitia, & secundum opera promerita reddit, Mich. VII, 9. Huc pæna talionis referenda, Joël. IV, 4.7, Obad. 15. (2) Cum Zelus & ira Dei adverlus peccata & peccatores describitur. Hos. IV, 9. V, 10. 14. IIX, 5. IX, 9. 15. XII, 3. XIII, 8, 11. Am. III, 14. V, 24. VI, 8. IX, 4. 8. Mich. III, 4. Nah. I, 2. 6. III, 5. Hab. III, 12. Zephan. II, 11. III, 3. Zach I, 2. 15. VII, 12. 12. IIX. 17. IX, 14. Mal. III, 5 Unde ira Dei igni confumenti comparatur, Joël I, 19.20. II, 3.5. Am. I, 4.7.10. 12. 14. II, 2.5. V, 6. Obad. 18. Mich I, 4. Nah. I, 6. III, 13. Zeph. I, 18. Zach, IX, 4. Ad quam exprimendam Prophetæ etiam annunciant (a) diem Domini, vistationis, retributionis, Hos. 1X, 7. tenebrarum & caliginis, nubis & obscaritatis, Joël. II, 2. conf. Zephan. I, If. magnam & terribilem Joël. II, 11. tenebrarum & non lucis, Amos V, 18. caliginis non sptendoris, 20. amaritudinis IIX, 10. peregrinationis, augustie, Obad. 12 ruine, vastitatis, 13. tribulationis, 14. excandescentia, angustice & coarctionis, vastitatis & devastationis, Zeph. I, 15. buccina & clangoris, 16. ardentem sicut clibanus. Mal. III, 19. (3) Onerosam Prophetiam, NWD ut plerique interpretes reddunt, Am. V, 1. Obad. I. Nah. I, 1. Hab. I, 1. Zach. IX, 9. XII, 1. Mal I, 1. (vid. ad illustrat. iræ divinæ Effect. Peccat. auctual. (3) Cum justitiæ Der celebrantur, Mich. VI. 5. Iniquitas vero & injustitia abeo removetur, Mich. VI, 11. Nah. I, 3. Hab. I, 3. 13. Sophon. HI, 5. Veritas in essendo, Hos. II, 1. scien- Veritas. do, dicendo & faciendo Deo competit, Zach. IIX. 8. conf. Zach. 1,4.5.6. Sub ambitu veracitatis fineeritatem & fanctitatem, Hos. XI, 9. Hab. I, 12. constantiam ac fidem Hos. XIII, 14. Hab. 11, 3. ipsamque Dei justiciam Zach. IIX, 8. complectimur, qui suas comminationes juramento oblignat, Am. IV, 2. VI, 8 IIX. 7. Zeph. II. 9. Sicque sepius Prophetæ, promissiones ac comminationes Dei, autoritatis & veritatis formula, Sic dicit Dominiu, dictum Domini &c. obfignare confueverunt. Omnipotentem Deum, Vates multoties asserunt (1) cum Omnipoeum omnia facere, Am. IV, 13. & omnes creaturas ejus exercitus di- tentia, cunt, Joël. II, 11. 25. Am. IX, 3. Jon. II, 11. IV, 7. 8. (2) Cum diferte negatur, quiequam Deo esse impossibile, Zach IlX, 6.(3) Cum abfolute potens, itemque omnipotens dicitur, ww Joël. 1, 15. fehova potens, Sophon. III, 17. (4) Cum celebratur divina virtus magnaque poten-

tia

II. rat. Inrellectus. Omniscientia.

tia, & Jehova Zebaoth dicitur (vid. vocabulum 7177) it. Deus roboris, Hab. 111. 19. Dominus universa terra. Mich. IV, 13. Zach. IV, 14. VI, 5. magnus fortitudine, Nah. I, 3. Cum tribuuntur ei manus, Am. IX, 2. Hab. III, 4. Sophon. 1,4. dextra, Hab. II, 16. (4) Cum effectus infinitæ virtutis & potentiæ ei adscribuntur; Joël. III, 3. 4. Am. IV, 7.9.10.11. llX.9. lX.6. Mich. l, 4. Nah. l, 4. 5. Hab. Ill, 10.11. Mal. III, 10. Huc pertinent opera creationis & conservationis, de quibus suo loco. Omniscius est, (1) dum occulta & abdita quæque novit, hincque testis in hominibus dicitur, Mich. l, 2. (2) cogitationes cordis intuetur. Indicat homini qua cogitatio (& meditatio) ipsius sit, Am IV, 13. Clamores cordis novit & exaudit, Jon. Il, 3. (3) Specifice & numerice omnia scit, s. bona, Jon. III, 10. f. mala. Scortatto spiritua-

lis Ephraimi & pollutio Ifraelisip sum non latent, Hos. V, 3. Vl, 10. Amos. V, 12. Quando Hab. I, 13. legitur, quod malumnon videat, id non de nuda scientia sed evdonia intelligitur (4) Omniscientiam arguunt oculi ei tributi, totam terram peragrantes Zach. IV, 10. V, 6. IX, 10.

(5) Futura etiam contingentia prævidet; non tantum in Ecclesia & Politia Judaica, sod etiam in Ecclesia colligenda per orbem terrarum, ex omnibus gentibus, & mundi regnis, quemadmodum ex omnibus

Vatibus, inpr. vero Zach. liquet. Omnisapiens est, (1) dum perdit sapientes & intell gentiam; adeoque iis sapientior est: cujus consilium sapiens sapientissimi non intelligunt, Mich. IV, 12. Obad. 8. (2) Ejus

sapientia in admirandis vaticiniis, gubernatione & conservatione Ecclesiæ &c. per omnia fere Prophetarum capita conspicitur. Bonus est Deus per essentiam, & multa bona communicat creaturis, præcipue hominibus, ac specialiter bonis. Illud testatur Nah. 1,7. dicens:

bonus est Jehova; hoc Hoseas III, 5. Venient ad bonitatem ejus, caque וע, rat, Ob- fruentur fideles. Hinc & Deus אל חנין Joël. ll, 1 3. gratiofus dicitur, eique tribuitur ann quæ immeritam, ac prorsus gratuitam benigniratem denotat, Hos. II, 21. Joël. II, 13. Jon. IV, 2. Zah. 15. quo no-

mine etiam Φιλοίν θεωπος Miferator & Salvator Hof. 1,7. &c. dicitur, Porro Amer ei intensus adscribitur cum affectu, Hos. 111, 1. XI, 1.4. XIV, s. ut & M. sericordia, Zach. l. 16. Donn viscera misericordia notat, quod LXX. reddunt voce exeos, vel ouriquos; semel tantum

per à γαπ αν, Zach. X,6. Atque hæc gratia, dilectio & misericordia Dei est vel generalis, Jon. IV, II. vel specialis, quam poenitentibus & cre-

denti-

Omnifapientia.

III. rat. Omnium attributorum.

jectorum & effecto. rum.

dentibus in peccatorum remissione, salutis collatione &c. ostendit, Joël ll, 13. Am. Vll, 3. 5. Jon. ll, 3. Ill, 10. IV, 3. Mich. Vll, 18. 19. Est illa ardentissima & seria Hos. XI, 8. aterna II, 21. magna, & multiplex Joël. Il, 13. Huc etiam refertur Patientia & Longan mitas summa, ubivis ferè à Prophetis deprædicata, ut Joël. I, c. Jon. IV, 2 quæ ad pænitentiam ducit peccatores. Hæc funt flumina quædam è bonitatis divinæ fonte inexhausto fluentia. Omnia verò attributa hactenus enumerata describunt nobis quodammodo Deum, & quid sit, à posteriori quafi indicant; nempe, ut Lutherus in Catech, maj. p. 403. ait, Deus est & vocatur, de cujus bonitate & potentia omniabona certo tibi pollicearis & c.

6. III. Post consideratam absolutam DEI cognitionem, II. Relate B. C. D. ad relativam progredimur, ubi Personarum pluralitas & in Trinita-Mysterium Trinitatis consideranda. Ut vero ordinem servemus aliquem, primum argumentum in nomimbus divinis pluralibus consti- K. quoad tuimus. Inter ea agmen ducit nomen with Elohim, innumeris fere formam. in locis occurrens, quod cum plurale sit, non tantum ratione formæ Nominised etiam significationis, (quia singularem habet) plures utique bus plutalipersonas designabit. Idem manifesto atque emphatice colligitur ex nomine ארנים Adonim , Mal. l, 6. quod Dominos fonat; fed quia unus est Dominus, plures saltem personæ innuuntur, juxta symbol-Athanas. Dominus Pater, Dominus Filius, Dominus Spiritus S. & tamen non tres Domini, sed unus est Dominus. Succedunt nomina quæ ita junctim pofita, omnes personas in una essentia divina indigitant, ita ut literæ nominis Jehovi, (quod foli Deo proprium est) Essentiæ unitatem, puncta vero personarum pluralitatem denotent. Am. l, 8. 111, 7.8 11. 13. IV, 2.5.13. V, 3.14.15.16.27. VI, S. 14. VII, 1. 2. 4. 5. 6. 7. IIX, 1. 3. IX, 5.8. Jon. 1.9. Obad. 1. Mich. I, 2. Hab. 111, 19. Sophon. I, 7. Zach. IX, 14. ארני Adonai per kamez plurale effe & soli Deo proprium, certum est & alibi à Theologis probatum. Fatentur etiam nonulli Judæi, ut R. David. Kimchi in libr. Rad. s. Lexico fuo. בעלים Hof. Il, 18. 19. fing. בעלים nomen est personæ maritum denotans. Hinc ubi plures Bealim, ibi plures sunt persona. Fuifse autem hoc nomen Deo tributum propter personarum pluralitatem, hinc inferri posse videtur, quando Deus dicit, se nolle amplius appellari Baal, aut Bealim, ob abusum, quo ad idola translatum est hoe nomen. Olim tamen non dominii tantum fed etiam plurali-

tatis

Formulis

tatis personarum respectudatum, ex Es. 54, 5. constat, ubi בעליך עשיף Domini tui, factorestui memorantur. Probatur ulterius Pluralitas ex Pluralibus, orationibus pluralibus. (1) cum Scriptura de Deo ut pluribus personis loquitur. Hof. XII, 5. Et ibi loquibatur nobiscum, h.e. mecum & cum Angelo, ut hæc fint verba Patris, de se & filio prolata. Nam ex v. 10. patet Dei hic este sermonem, inquit Coccejus Comm. h. l. & confert Gen. 1, 25. III, 22. XI, 7. & intoto capite non est signum alias personas loquentes introduci. Mich. V, 5. Suscitabimus vel constituemus contra ipsum Septem Pastores. Quibus ex verbis Hieronymus Trinitatis Mysterium colligit, h.m. suscitabimus ego, & Filius meus & Spiritus S. juxta illud: Faciamus hominem &c. & in Obadiæ principio: Surgite & ascendamus adversus eam. Potuisset etiam D. Pater pro argumento initialia Obadiæ verbaadferre: Sic dixit Dominus Deus ad Edomum: Auditionemaudivimus à Jehova; quæ Coccejus vult esse, partim Dei filii & Spiritus S. partim trium Divinitatis personarum. II. Cum Deus à Deo distinguitur. in plurali Sodomam sub fertisse Am. IV, 12, leguntur, quo respicit Vates adhistoriam subversionis Gen. XIX, 24. ubi dicitur, quod Jehova à cum Jehova pluerit. conf. Dn. D Præs. Theol. Jud. p. 41. s. III. Cum Dominus de Domino loquitur, Hof. 1, 7. Sic dicit Dominus: Miserebor domus fuda, & salvabo eosin (vel per) Domino Deo suo. Joël. II, 23. Gaudete, inquit Dominus, in Domino Deo vestro, quia vobis Doctorem illum ad justitiam dedit, qui vobis pluviam cadere fecit. c III, 5. loquitur Jehova de invocando nomine Jehova, (Christi Rom, 10.) c. lV, 21. Ego (Deus Pater) eos mundabo, quorum sanguinem antea non mundabam, & Jehova (filius) habitans Stonem. Huc etiam nunnulli referunt Am. VI. 8. & Mich. VII, 18. ad quem l. Coccejus observat; personam secundam & tertiam hic permutari, quia nunc ad Christum directe, nunc de Deo Patre indirecte loquatur Sp. S. Zach. 111,12.13. duæ personæ indicantur, mittens & missa, quarum utraque Jehova lit exercituum; adde, quod hic Jehova missus v. 3. Angelus increatus sc, s. Filius Dei vocetur. c. Ill, 2. idem Angelus & Jehova, utè collatione vers. 4. & 5. etiam apparet, dicit ad Satanam de Patre: increpet te Jehova. Unde Jehovam à Jehova distingui manifestum est. Quid? si de tota S. S Trinitate explicetur h. m. & dixu Deus, Flius Dei, ad Satanam: Increpet Deus Pater te, Gincrepet etiam Jehova Spiritus S. te. Cap. X, 7, Jehova inquit: Exultabit cor corum in Domino, verbo Domini, Domini, ut Targum reddidit, i. e. in Messia. v. 12. Confortabo cos in Domino, & in nomine ipsius ambulabunt, inquit Dominus. Ubi iterum Coccejus: Rurjus distingue personas divinas, Mal. III, 1. habemus etiam duas personas, fehovam exercituum, & Dominum templi sui, qui est Filius Dei. Plura in hanc rem infra, quando de Deirate Filii dicemus. Personarum in Deo pluralitas ulterius ostenditur, (1) 2 quoad ex opere eductionis ex Ægypto, Hol. XI, 1. Mich. VI, 4. quod, ut ex rem, aliis Scripturæ locis notum est, pluribus personis & toti S.S. Trinitati adscribitur. (2) Cum conjunctim S.S. Trinitas exhibetur. (a in descriptione missionis Messia, Zach. II, 14. III, 9. Per septem oculos, Spir. S. innumeris immensisque donis Christum iustruens, qui lapis est en passione calatus ad auferendam terra iniquitatem & Angelus Domini atque Jehova, intelligitur; Dominus autem qui lapidem cælavit, est Deus Pater. (b In missione Spiritus S. Joël III, 1. 2. Hagg. II, 7. Zach. XII, 10. quæ fit à Patre & Filio. (c In operatione in Ecclesia, Hagg. II, 7. Hic Domini Zebaoth & Verbi, & Spiritus Domini præsentia gratiosa, quæ populo adfutura sit, promittitur; hæc verò est everymnun maguria, adeoque adellentiam, non virtutis tantum, sed & suppositorum & operationem salutarem insert. Ea denique Scripturæ loca huc pertinent, in quibus binæ tantum personæ, Pater & Filius commemorantur. Siquidem juxta regulam B. Lutheri de verb. ultim. David. Obicunque in Scriptura legis, Deum de Deo, tanquam personam de persona loqui, ibi affirmatur significari tres personas Trinitatis. Duabus enim nominatis, simul persona Spir. S. in Scriptura loquemis significatur, 2. Petr. I,21.

6. IV. Ad singulas personas si progredi velimus, pro asserenda cujusque divinitate & proprietate, non deesset solida probatio. Indicabimus verò saltem documenta, cum copiosis nobis esse haud liceat. De Patre cum magna controversia non sit, brevissimis obser- De Dee vamus, eum hoc nomen non respectu tantum omnium creaturarum obtinere, Mal. I. 6. II, 10. led etiam inprimis fidelium, ob regenerationis gratiam: Sic Israël juxta multos Interpretes Hof XI, 1. Filius Dei dicitur; maxime verò respectu Filii, quem ab æterno ineffabili ratione genuit, Mich. V, 2. quo de loco mox nonnihil dicemus, Myfterii hujus consequens & fignum evidens esse missionem Filu in mundum, cum aliunde, tum ex locis supra prolatis, & de Angelo increa-

Patre,



to à Jehova misso, liquet. Cætera huc spectantia ex sequentibus vet

lucem accipiunt, vel per le ipla satis patent.

Filii Divi, 1. personabus.

§. V. Quomodo Filii vox capiatur, intelligique hic debeat, ex jam nitas prob. delibatis obscurum esseneguit, nimirum vereac proprie. Hucreferri 1. Nomini- posset secundum Calovium & D. Grunenbergin Differt, super Hol.XI,1. ex Agypto vocavi Filium meum. Idem tamen nomen noy Zemach probat, Zach. III, 8. VI, 12. Sicenim Messias dicitur, non tantum ratione humanæ filiationis, sed etiam divinæ, avaron i g ud us, Luc. 1, 78. Jes. IV, 2. vid. Dorfeb. Th. Zach. p. 179. f. & Verbum Domini, Hagg. 11, 5. Verbum, quod pepigi vobiscum &c. quod de Verbo hypostatico accipiunt non ignobiles Interpretes, Calovius, Coccejus, alique. In memo-

> riam Ifraëlitis revocat Vates promissionem fæderalem vel testamentariam Verbi s. Messia. Jam vero Verbum Patris vel Dei dici respe-

Augenerationis divinæ ab æterno, idoneis argumentis dudum à no-2. officiali. ftris est probatum. A personalibus nominibus ad officialia progredimur, quæ itidem Deitatem arguunt. Mich. V, 2. dicitur Sun Moschel, Dominator seu Dominus sc. de cœlo, 1. Cor. 15.47. quia egreffus ejus funt ex eternitate: Malach. III, 2. האדון Dominus Templi, &

> vari oportuit, ut salvatus salvare, & Salvator noster esse posset. Glass. Phil S. L. I. Tr. I. ad hunc loc. & Onomatol. Mels. Proph. pag. 169.

3. escentialibus.

II. Attributis

Angelus fæderis. Zach. IX 9. ywrs Salvator, vel, ut aliis reddere placet, salvatus. Utrumque in Jesum quadrat; prius enim ipsum sal-Essentialia nomina adponere opus non est; cum nomen fehova ei tributum, aliaque paulò ante commemorata, perspicue & solide Deitatem ejus probant. Neque attributis divinis diffuso ordine recentendis inharebimus, sed ea duntaxat, prout se nobis offerunt, allegabimus. Liernitas elucet ex Mich. V, 2. ubi Christo præter egrellum temporalem è Bethlehem futurum, egreffus five nativitas (Genel. X, 4. Job. I, 25.) ab initio, vel ante initium, ante dies feculi, (conf Proverb. 11X,23.) tribuitur. Qua phrasi æternitatem describi, liquet ex Hab I, 12. nonne tu Deus Dopp ante initium, vel ab æterno es fehova &c. conf. Pl. XC, 2. Huc pertinent argumenta de praexistentia Messie ante incarnationem, Hos. XII, 4. 5. coll cum Genes. XXVIII, 13. & regno ejus aterno, Mich IV. 7. Ommipotentia eidem vendicatur, quando stare dicitur in robore Jehova, Mich. V, 3. fortis,

qui salvaturus fit, Zeph. III, 17. Conf. Jef. IX, נבור אל גבור robur fi-

delium,

63

delium, ut fortes fint in Domino, Zachar. X. 12. Conf. Ephel. 6, 10. Idem opera & effectus omnipotentiæ probant, Joël. IV, 16. de quibus paulo post. Omniscientia ex inspiratione & revelatione mysteriorum rerumque futurarum superius asserta, satis adstruitur. Consilium Pacis s. reconciliationis, quod ad sapientiam Dei in mysterio pertinet, idem quoque valide demonstrat, Zach. VI, 13. Misericordia & Bonitas demonstratur ex Hos. III, 5. Venient ad Jehovam & ad bonum ejus, item ex opere Redemtionis, Salvationis &c. Justitia prob. è Zach. IX, 9. ubi Rex justus vocatur. Gloria, & Majestas divina describitur Mich. V, 3. Pascet in excellentia nominis fehova, Dei sui. Cujus gloria Templum impletura erat, quæ sanè divina est, Hagg. II, 7. Zach. IV, 13. magnifice describitur Majestas his verbis: Ille geret gloriam, sedebit & regnabit in solio suo. III. Opera etiam d - III. Opevina Filii Deitatem probant. (1.) Creatio, Amos IV, 13. dicitur tibus. formator montium & Creator Spiritus. Zach. XII, 1. Jehova Creator sine variatione persona usque ad v. 10. loquens introducitur, qua verba Christi crucifixi esle, liquet. (2.) Conservatio, Hagg. II, 4. 5. Sum vebiscum, dicit Dominus exercituum, cum verbo, quod pepigeram vobiscum, exeuntibus vobis ex Ægypto. (3.) Potentia faciendi divina & supernaturalia miracula , Hagg. II, 7. contremiscere faciam omnes gentes &c. (4) Redemtio, Hol. XIII, 14. Redemtor, qui nos à morte & inferno liberavit, est Christus, 1. Cor. 15,54. Deus enim sit oportet Redemtor hominum, ut infinito lytri pretio pro peccatis infinitam pænam merentibus satisfacere possit; quod disertè Hos. I,7. dicit Deus Pater: & salvabo eos per Dominum Deum illorum. (5.) Constitutio Ministerii, & Ecclesia collectio, Hagg. II, 7. docetur, quod Messias sit desiderium gentium , h. e. Scholo, cui adhæsuræ & parituræ fint gentes, Gen XLIX, 10. Quod Ecclesiam è gentibus quoque collecturus, eamque protecturus, hostes autem ejus prostraturus sit, passim Vates nostri omnes declarant, inprimis Zacharias, e quo nunc illud tantum proferimus, quod legitur cap. XIV, 4. Et stabunt pedes ejus super montem Olivarum &c. cujus vaticinii complementum in ascensione Christi habemus, Actor. 1, 19. quandoquidem Apostoli, qui cum Christo in monte olivarum erant, in omnes quatuor cardines mundi divisi sunt. Matth. 28, 19. Huc pertinet adventus Christi in templum suum & reformatio, Malach. III, I. seqq. C 2 (6.) ln =

(6.) Inspiratio Scriptura S. (vid. L. 1. §. III. caus. effic.) (7) Missio Spiritus S. Qui ipse cum sit verus Deus, ut mox probabitur, non nisi à Deo mittitur, Zach. XII, 10. (8) Missio Angelorum, Zach. I, 10. 11. &c. (9.) Remissio peccatorum & justificat. Zachar III, 4. 5. Malach. III, 20. (10.) Resuscitatio mortuorum. Hos. VI, 2. XIII, 14. (11.) Potestas judicandi, Zach. XII, 10. Mal. II, 3. (2.) Cultus denique divinus, qui consistit a) in servitute, quam Zach. I, 8 seq. & II, 3. 4. Angela ministri Christo præstant. b) in siducia, Habac. II, 4. c) celebratione, Joël. III, 5. Sophon. III, 9. Malach. III, 1. d) adoratione, Hos. III, 5. XII, 5. Zach. XIV, 16. 17.

Spiritus S. Homony-

§. VI. Spiritus vox in feriptis Prophet. adhibetur , cum de substantia corporea, v.g. de acre, ut nonnulli volunt, Amos IV, 13. tum de incorporea, five creata, tum generaliter, uti Deus Spiritum Deus dicitur, Num. XVI, 21. tum pecualiter, de anima hominis, Zach. XII, & de Angelis, Zach. VI, f. sive increata : vel de Deo, considerato vel efsentialiter, prout commune nomen est S.S. Trinitatis, vel personaliter, pro persona Spiritus S. quæ acceptio hujus loci propria est. Accidentali sensu sumitur pro vemo, Zach. V, 9. (qui aeris quoddam accidens & peremeor est) & Metonymice pro plagis mundi, Zachar. II, 10. aut Metaphorice pro re evanescente & nihili, Hos. IX, 7. vel pro facultate animæ, animo aut voluntate, Zach XIII, z. vel pro donis & effectis Spiritus S. Mich HI, 8. Verum enim vero, ubicunque in Scriptura S. Spiritus S. appellatur Spiritus sine adjectione, qua assignet, qualis sit Spiritus, de Spiritu S. intelligi debet, junta regulam Hieronymi in H. cap. Mich. Loca hue facientia sunt sequentia, in quorum quibusdam Spiritus febova vocatur, Jock III, 1. Mich. II, 7. III, 8. Hagg. II, 6. Zach-IV, 6. Santtus itaque Spiritus non tam ratione effentiæ fuæ, quam ratione æternæspirationis passivæ ita dicitur. Deitatem Spiritus Sancti probant I. Nomina divina effentialia, quando non tantum Spiritus Jehova, fed eriam iple Jehova dicitur, in locis paulo ante è Zacharia prolatis. Nam cum Spiritus Dei dicatur principali & singularissimo modo, ratione spiritualitatis & spirabilitatis, qua essentia divina infinita & æterna cum omnibus suis perfectionibus ineffabili modo ei communicatur, Deitas Spiritus Sancti valide hinc demonstratur. Vid. Dorfch. Th. Zach p. 185 qui hoc etiam urget, quod oculi Deo tribuantur, Zach. IV, 10 per quos Spiritum S. intelligi, probat multis Alcasar in

Deitas probatur ex I. Nominibus.

in Apoc. p. 145. f. Sicut enim oculi velut aliquod substantiale membrum ad integritatem corporie pertinent: ita quoque (ait) Spiritus Dei non est aliquid extra substantiam divinam, sed intra ejusdem sanctissimam esentiam. Huc refer, quod Spiritus S. fit Jehova, increpans Satanam. Zach. III, 2. II. Attribuitur Spiritui (a) Omnipotentia & fortitudo, humana major, II. Attribus Mich. III, 8. imo opponitur Zach. IV, 6. omni creato robori, finitæque tis. potentiæ, tanquam causa efficiens omnis virtutis & potentiæ. (B) Omniscientia & sapientia, quia novit necessitates & afflictiones nostras, etiam occultas, & preces in nobis excitat, tanquam Spiritus deprecationum, Zachar. XII, ro. & iple intercedit pro nobis omnipotenti, omniscienti & inestabili ratione, Rom. 8, 26. (7) Gratia ex codem loco quia est Spiritus grat a autor summus & dator. (8) 711stua vindicatrix & ira exardescens, nisi tranquilletur, Zachar. VI, 8. Conf. Esa LXIII, 10. III. Opera divina ei competent, ut (I) inspira- III. Operitio Scriptura S. de qua suo loco; vid. Mich. 1 H. 8. Zach. VII, 12. (2.) Confervatio Ecclesia, per oculos indicata, & granosa Χαεισμάτων in Ecclesia operatio. Est enim & hoc respectu Spiritus gratia. conf. 1. Cor. 12, 4. 6. Spiritum S. personam effe , ex actionibus personalibus Personaliliquet. Necobstat, quod comparetur, vel opponatur virtuti & viribushumanis, Zach. IV, 6. VII, 12. adeoque sit everyea. Nam ipseeft ένεργων τα πάνλα έν πάσιν, I. Cor. 12, II. habetque in se δύναμιν, quam exlerit, dat & donat, tanquam Spiritus gratiæ efficax &c. conf. Act. I, 8. Quod persona sit a Paire Filioque diftineta, patet (1.) ex charactere ejus hypostatico. Spirabilis enim s. spiratus à spirante Jeho- processo à va, realiter differt. (2.) quia ita dicitur Spiritus Jehovæ & Angeli increati, ut ab utroque velut tertius ordine distinguatur. Zach. IV, 6. VI, 8. (3.) quia dicitur Spiritus effusus super omnem carnem, Joël. III, 1. & domum David, Zach. XII, 10. a Deo, Patre hand tantum, fed etiam Filio, f. Messia, qui loquens utroque in loco introducitur. Effundens autem & effusus distinguuntur. Nee dona tantum Spiritus, sed ipse etiam Spiritus dantur & effunduntur. Atque hinc etiam ejus processio à Filio probatur, quia Jehovæ, Angeli increati, Spiritus eft, & à Filio. & ab codem mittitur ac effunditur ; quod fieri non poffet, hab en non procederet. Conf. Dorfeb. Th. Zach.

C 3

P. 197.11.

LOCUS

## of ) 22 ( Se LOCUS III. CREATIONE.

ø. I.

& Synon.

Etymolog. Neer opera, quibus Deus summam suam bonitatem & potentiam exferuit, primo loco spectanda venit creatio, quæ verbis ex historia creationis delumtis exprimitur. (1) ברא quod est creavit ex mbilo: usurpatur de productione primæva venti, Amos IV, 1 3. hominum, Mal. II, 10. Græc LXX. Seniores per Allew reddunt. (2.) muy fecu, de homine, Hol. VIII, 14 aurora, Amos IV, 13. stellis, V, 8. mari & terra, Jon 1,9. (3.) 75, formavit, finxit, quod de formatione montium, Amos IV, 13. locustarum, VII, 1. & Spiritus hominis occurrit, Zach. XII, 1. (4.) 70, specialiter de maris, Amos IX, 6. & terra con-Ritutione adhibetur, Zach. XII, 1. (5.) 703 extendit, omnem dimensionem infert, & de cœli creatione peculiariter adhibetur, quod Deus instar pellis & tabernaculi expandit, uti Zachar. XII, 1. legitur. Quæ verba sic distinguunt. ut 73, decus & venustatem, 70, soli-Causa effi- ditatem כמה convenientiam involvat. Creationem esse unius & solius ciens Deus. Deiactionem, constat a) ex Hof VIII, 14. ubi Deus in fingulari Factoris tituloinlignitur, Zach. X, 1. Dominus To facit nimbos, Mal. II, 10 Nunquid non Deus unus creavitnos? B) Ideoque passim in V. T verus Deus describitur, in oppositione ad falsos Deos & Idola, quod sit Creator coli & terræ, eorumque exercitus, Amos IV, 13. V, 8 Jon. I, 9 Zach XII, 1. Atque hinc y) titulo fehove Zebaoth inscribitur, ut in L. de Deo S. I. ostendimus; econtra verò majoris Majestatis declarandæ gratia, creandi, providendique vis omnibus hominibus denegatur, Jon. IV, 10. At in personis non unam tantum, sed plures Deitaris personas creasse, Spiritus S. per Jonam indicat, I, 9. יהוה אלהי Dominum Deum coelorum timeo, &c. Ex nihilo Deum creasse omnia, voce ND Mal. II, 10. IV, 13 omnem materiam exludente, edocemur. Idem verbum omne creationis in-Arumenta frumentum excludit, cum nullum fuerit ubi nihil fuit. Idque Vates ex historia Creationis præsupponunt. Deo itaque, qui propter potentiam Maximus, propter sapientiam Optimus dicitur, per creationem thesauros inexhaustæ bonitatis suæ aperire placuit, ad quos Pro-

phetæ populum Dei, imò omnes ratione præditas creaturas, manu

quali

Trinus. Materia.

Caula inlis.

impulfiva.

quasi ducentes adclamant: Nonne Deus unus creavit nos omnes? Mal. Objectum. 11, 10. Complectitur autem creatio omnia visibilia & invisibilia, quorum respectu Deus passim Dominus exercituum dicitur, & speciatim memorantur Angeli, homines, montes, ventus &c. Mundus igitur ab æterno non fuit, nec Propheta Habac. III, 6. æternitatem, sed durabilitatem montium respicit. In quonam Creatio proprie Forma. confistat, ex dictis colligi potest. Cum enim אם indigitet productionem ex nihilo, facile intelligitur, creationem esse opus immense potentiæ. Certis verò gradibus & ordine hoc divinum opus absolvi, ut & sapienti distinctione ac dispositione, eleganti exornatione & perfecta confummatione, itidem ex verbis Synonymis supra expressis, efficitur, & è Mose, quem Vates respiciunt, suppleri debet. Atque hinc etiam Finis Creationis patet. Nimirum devoto animo creatio- Finis, nis opera sunt expendenda, ex iisque Deus, quam bonus, potens & sapiens sit, cognoscendus & glorificandus. Hoc sæpissime Vates inculcarunt, ac eo nomine gratis beneficiorum æstimatoribus benedictionem, Joël, II, 22. fl Zach. VIII, 11--- 15 obliviosisautem vel abnegatoribus benedictionis ablationem, & maledictionis imiffionem nunciarunt. Hol. II, 5.10. 11. 14. 23. 24. IV, 3. VIII, 7. 14. IX, 2. Joel I, 4. leg. Amos IV, 6. 7. 8 9. V, 11. Mich. VI, 14. 15. Sophon. II, 15. Hagg I, 6, 10. 11. Malach, II, 2. Abulumetiam creaturarum in commellationibus & comporationibus & c. subinde taxarunt, Hol. IV, 11. VII, J. Amos IV, 1. VI, 4.

LOCUS IV.

De

ANGELIS.

§. I.

E Angelis non pauca nostri Vates, inprimis Zacharias, habent. Etymologico Ecrum nomen est מלאך e radice obsoleta מלאך quæ tamen apud gia. Æthiopes & Arabes hodienum in usu est, & mittendi significationem habet, non tantum ad servitium, sed etiam ad principatum. Unde in Æthiop. lingua hæc ipsa vox Principem quoque notat, & Ludov. de Dieurectè censet, מלאך הבריות Principem sederis Mal III, 1. reddi posse. Nam in priore membro illius commatis הארון Dominus dicitur. Conf J Ludols, in Lex. Æthiop. p. 21. Ita nonindignum est hoc

nomen

nomen Filio Dei, qui sapissime Angelus appellatur, vel simpliciter' art Hof XII, s. Zach. I, 13. 14. 14, 2. 7. HI, 3. IV, 1.4.5. V, s. 10. VI 4. 5. vel Angelus Domini Zach. I, 9. 11. 12. Ill, 1. 5.6. Angelus fæderis Mal. l. c. Quæ loca de Filio Dei este intelligenda, alibi afternimus. De creaturis occurrit nomen Angeli, & quidem ufitate de spirit. administratoriis, (ut ex fine eorum patebit) de hominibus etiam interdum adhibetur, ut nunciis l. Dei, s. hominum: de his, Hab II, 13. de illis, pro Doctoribus verbi, de Prophetis Hagg. I, 13 de Sacerdotibus Mal. 11,7. de Johanne Baptista, Mal III, 1. conf. Matth. 2, 10. Ex quibus constat, tantum de personis non autem de rebus, vocabulum Angeli adhiberi; etli Chaldæi pestem per periphrasin Angelum mortis vocent, uti Hab. Hl, 4. in Targum: ubi tamen persona, quæ pestem immisit, includitur.

Angel. bo-Borum nagura.

Attributa.

Entellectus.

§. II. Verum cum Angeli boni & mali fint, de utrisque diftin-Cte agendum est. Boni sunt ratione essentiz, Spiritus creati tales, permanentes & confirmati, quod ex actionibus & ministeriis bonis, quæ bono hominum obeunt, dilucide constat. Et quia Spiritus funt, ceu ex nomine & comparatione eorum cum quatuor ventis constat, Zach VI, 5 proprietates ex hac spiritualitate eorum, velocitas, invisibilitas, illocalitas &c. fluunt. Ut autem suum officium peragant, in forma quandoque assumta apparent, Zach. 1,8, VI 2. feq. dicuntur, Zach XIV, 5. non quod eorum sanctitas essentialis, sed accidentalis sit, quia excidere eadem potuerunt. Intelligentes sunt, ita ut intellectus deipforum essentia sit. Operationes enim ab intellectu proficiscentes in Zachar, passim illis tribuuntur, sine quo nec ministri,

aut nuntii Dei elle potuissent, v.g. cognitio, quid rerum in universo

terrarum orbe agatur cap. I, 11. mandatorum divinorum intelligentia ac executio, II, 8. III, 4. J. VI, 7. Sic Angelus aliquis cognoscit Voluntas. Angelum increatum Christum, eique in occursum venit, II,7. Vi inluper volendi Angelos præditos, ex eorum obedientia, & promta parataque mandatorum Dei executione colligitur, Zach. I, 11. III, 5.

Potentia. VI, 7. Potentia, (quæ tamen finita & dependens est) ex operibus ab illis perfectis, rebusque præclare gekis, Zach. VI, 8. elucet. Huc facit vilio equorum fortium, I. equitum Angelorum virtute Dei exor-Finis creat. natorum, Zachar. VI, 1. Diversa Angelorum officia, diversus ac varius equorum f. equitum Angelorum color indicat. Zach. VI, 2. 3. 6.

Angel.

(a) Deo

(a) Deo ministrant. Ita Christus stipatus equis s. Angelis conspicitur, proximus. Zach I, 8. qui stare dicuntur coram Dominatore totius terræ. IV, 14. Ubi sane stare idem est ac ministrare, conf. III, 1. 4.7. VI, 5. XIV, 5. (3) Hominibus adfistum, quorum respectu Angelis cura & custodia convenit; inprimis pios peculiariter custodiunt, Zach. I, 10. VI, 1.5. 6.7. Non tamen cuivis hominum unum peculiarem Angelum tutelarem adjunctum este, certum est. Plures sane Angeli Josuz promittuntur, qui eundem deducant, Zach. III, 7. In Ecclesia piis cumprimis inferviunt. Zach. VI, 8. (y) Diabolo refistunt, quod Zach. VI, 1. quatuor currus (quibus ministerium Angelorum denotatur, conf. Pf.18. 11. & 68,18.) indicant, qui, in quatuor mundi plagas (conf. V, 5.67.) egrediuntur, & circumquaque pacem tuentur, diaboloque ac mundo relistunt. Conf. Apoc. 14, 15. seq. Finis denique creationis Angelo- ultimus. rum est, ut æterna tandem felicitate perfruantur. Si Angeli coram Dominatore totius terræ stare dicuntur, Zach IV, 14. &c utique sequitur, quod eorum felicitas in intuitiva Dei cognitione conlistat, qua omnia, quæ actu & formaliter in Deo sunt, cognoscunt, Deoque tanquam summo bono fruuntur. Numerus denique Angelorum admo- Numerus. dum magnus, unde Zach. IX, 8. Castra vocantur: non autem à nobis definibilis est. Illud insuper ex ministerio, quod Deo & tot hominum myriadibus præstant, nullo negotio colligitur.

5 III. Angelorum etiam malorum mentionem Vates nostri fa- Angel. enaciunt, Zach.XIII, 2. promittit inter alia Deus, se firitum immunditiei de lorum naterra ablaturum; sic demonia vocari, recte Grouns h l. observat & ci- tura, tatis bene multis locis è N.T. probat. Impurus autem s. malus spiritus est, non quod talis creatus fuerit, sed quod sponte à concreata sanctitate desecerit, impuritatem deinceps introduxerit in homines eosque seduxerit. Hinc quævis impuritates spiritus dicuntur, quia ab impuris spiritibus proveniunt. Ita v. g. spiritus formicationis eft, Hol. IV, 12. tum qui adfornicationem spiritualem, quæ idololatria est, tum ad corporatem impellit. Notum & ubique obvium est nomen jow quod descendit à verbo jow adversari, quia Deo & homini adversatur, & omni bono operi, ut Hieronymus ait, resistit. Hæcque noministatio haud obscure infinuatur Zach III, 1. Ex quibus nominibus pleraque ad malerum Angelorum naturam & opera spectantia colligi poflunt. Valet hicillud Pauli de Diabolis, Tit. 1, 15.

Puris omnia pura funt: Pollutis autem f. empuris nihil purum, sed polluta est ipsorum mens & conscientia. Quare & mens & voluntas & affe-Aus Satanæ omnes impuri sunt. Impuras etiam cogitationes inspirat vel suggerit hominibus sæpe, & ad actiones sædas patrandas eos seducit; quod pro sua astutia & potentia, qua pollet facile potest: Sed tamen restricta est ejus vis & per Christum fracta, ut Zachar. loc. cit. futurum prædixit tempore Novi Testam. Magnum impurorum & adversariorum spirituum numerum esle, vel ex innumeris impuritatibus & bonorum obstaculis, ab iis profectis manifestum est.

#### 

#### HOMINE IN IMAGINE DEI CONDITO.

ciens.

Eum esse Creatorem omnium hominum, Malach II, 10. testaturhis verbis: Nonne Deus unus creavit nos? & v. 15. Nonne unus scil. Deus fecit? & reliquum Spiritus et fuit. Itareddit Steph. le Moyne ad Polycarpi Ep. p. 107. Dum vero unus dicitur Deus Creator, non excluduntur plures personæ, sed ex historia Creationis supponuntur atque intelliguntur, Gen. 1, 26. 27. Respicit enim hîc Propheta ad creationem hominis in imagine Dei, quemadmodum ex contextu & verbis sequentibus Malach evidens est: Nonne Deus unus creavit nos, quare perfide ageremus quisque comrafratrem suum? In creatione inditus est hominibus amor sanctus & divinus, quem servare oportebat, non indulgere concupiscentiis aut vagis libidinibus. Tametsi igitur post lapsum id siat, tamen renovari debemus & resormari ad imaginem Dei. Creavit etiam Deus hominem l. c. 15. quasturum semen Dei,i.e. justum & sanctum. Unde homo justus & sanctus suit conditus; alio. quin enim semen Dei quærere & propagare non potuisset. Atque Subjectum. hinc etiam liquet, (1.) hominem ratione utriusque sexus & totum genus humanum in Protoplastisad imaginem Deiesle conditum, quoad corpus & animam; quia quærere debebat semen Dei & propagare. (2.) Imaginem illam constitute in sanctitute, justitia & veritate, sicut alibi Scriptura eam explicat, Eph. IV, 24. & Vates etiam ad cognitionem veram vivamque Dei, justitiam &c. subinde excitant homines, Hos.

XIII.

XIII, 4. Joël II, 27. Mich VI, 8. Zachar. VII, 9. VIII, 16. 19. quo conformes Deo reddantur & induant novum hominem, quem per laplum amiserunt. Denique (3.) finis etiam inde colligitur, propter quem Deus hominem in imagine lua creaverit, nimirum, ut Deum conditorem suum glorificaret, sanctitati & justitiæ studeret. Eo enim tendit Malachias, & Judæos revocat ad considerationem imaginis Dei, ut cogitarent, unde excidissent, & quo redire debeant, si semen & Filii Dei esle velint. Quod etiam Cap. I, 6. innuere voluit, ubi Deuns italoquentem facit: si Pater ego sum, ubigloria mihi debua est?

Finis,

#### LOCUS

De

## PROVIDENTIA.

Rovidentia, simplici verbo videndi TNA Zach. IX, 8. exprimitur, Synenyquod non nudam speculationem, sed notitiam cum effectu pro- mia. videndi, more Ebrææ linguæ, infert; item oculis, qui Deo tribuuntur, Jon. II, 5. Zachar. III, 9. IV, 10. IX, 1. Alibi per prælentiam & operationem effertur, ceu mox dicemus. Ut creatio, ita & providentia nonuni folum, sed tribus personis divinis competit. Ita Hagg. II, 4. Pater promittit, se providentia sua Judæis adfuturum, una cum Verbo estentiali & æterno, v. s. i. e. Filio, (conf. Hebr. I, 3.) cui præfertim oculi per totam terram discursitantes tribuuntur, Zach. IV, 10. & Spiritu luo S. ibid.

6. II. Versatur autem divina providentia circa res omnes creatas; quo, judice Tarnovio, pertinent verba: Ejus sunt ambulationes secult, Hab. III, 6. h. e totius mundi, ejusque operum gubernatio penes eum est. Speciatim occupatur circa inanimata, ut calum, Hol. 11,23 Zach XII. 1. ejusque exercitus Solem & lunam, Habac. III, 11. fellas, diem & noctem, Amos IV, 13. V, 8. aguas lupra & infra cœlestes, V, 8. IX. 6. terram, Hol. II, 23. dando pluviam tempestivam, Joël II, 23. Amos V, S. Zach. X, I. Mal III. 10. & animata, ut vegetabilia, berbas, Amos VII, I. arbores, Joël II, 22. sensitiva, animalia agri, Hol. II, 20. Joel I, 18. 20. 11, 22. Jon. IV, 11. volucrescali, Hol. Il, 20. pisces maris, Jon. Il, II. reptilia, erucas, Joël I, 4. Il, 25. serpemes,

Objecture. generale.

Amos IX, 3. imo etiam circa viliffima & abjectiffima, vermes, herbas & fructus arrodentes, Jon. IV, 7. In contrariam hujus rei sententiam descendere widetur Hieronymus in c. I. Habacuci, Fatuam, inquiens, adulationem Dei esse, qua Majestas ejus ad hoc deducitur, ut sciat per momenta singula, quot culices nascantur, quotve moriantur, quota muscarum su mulutudo, quot pisces in aquis natent. Sed respondemus, quod Augustinus respondebat, cum Cypriani autoriras ipsi objiceretur: Quicquid in Patribus Scripturarum autoritati congruit, cum laude eorum recipio; quod non congruit, cum pace eorum rejicio. Si etiam Deum, tam abjecta creare, non puduit, nec iisdem providere Deum Speciale, pudebit. Nullum tamen dubium est, divinam præcipue gubernationem circa hominem, Microcolmum, verfari, & circa omnia, quæipfius funt. Zach: IX, 1. febova est oculus spectator hominum, ut omnium tribaum Israelis, i. e. generaliter omnium hominum, specialiter Ecclesia providam curam gerit. Nec obverti potest Habac. I, 14. quod Deus homines faciat, (fie laffe gehen) ut pisces maris & vermes, Domino carentes. Hæc enim apparenter duntaxat sic se habent, propter à ta ¿las in mundo varias, quas tamen ad ragu pro summa sua sapientia Deus revocare novit. Hominum autem moderatur (1.) vitam, quoad (aingreflum. Si Deus Hof. IX, 11. Ephraimitarum gloriam à partu, imo ab utero le humiliaturum comminatur, firmiter colligitur, eum quoque à conceptione & generatione eorum curam gerere. Rationem habet pufillorum, qui non norunt di farimen inter dextram & smiftram fuam, Jon. IV, 11. (b. progressum, conservando, assuefaciendo, portando, satiando & ditando &c. Hof. II, 10. 23. 24. XI, 3. 4 XII, 10. 14. XIII, 5.6. Joel 11, 20. feq. Amos II, 9. 10. IX, 7. Mich. VI, 4. 5. Habac. III, 13. &c. (c egreffum, ita ut constitutus vitæ terminus obtineatur, vel mirabiliter prolongetur. Quod Jona docet exemplum, qui e præsenti vitæ periculo ereptus, in aqua conservatus, terræque redditus fuit. Jon. II, 1. II. IV, 3. II (2) actiones, eum bonas, operando & eas approbando, ut in omnibus Prophetis & fidelibus conspicuum est; tum malas, gubernando, permittendo, impediendo vel in bonum finem illas dirigendo. Ita Jona inprimis fugam fummus rerum moderator ad nominis sui gloriam I, 3. seqq. Ninivitarumque salutem MI, io direxit,

> 5. III. De singulis Providentiæ partibus & gradibus, hiculenta

anto A

Disject una

lenta in nostris Vatibus documenta extant. I. Conservationis cum Forms ordinariæ, tum miraculosæ. Ita l'ater benignissimus Jonam con- 1. Conserservaturus piscem magnum paravit, qui illum in mare projectum vatio. vivum deglutiret, & per triduum illæsum servaret, II, 1-11 Cueurbitam s. ricinum quoque una die cum patulis frondibus & fohis, ad protegendum Jonæ caput produxit, IV, 6. Niniven, civitatem maximam, f. ut est infontibus, בדלה לאלהים Deo magnam, quod ei cura effet, ita dictam, ab interitu conservavit. v. 1 1. Ne- 2. Concurque vero sustentat tantum conseivatque Deus creaturas, sed II. sus, efficaci quoque operatione ad actiones illarum naturales concurrit. Sic cœlum & terram exaudit, ut hac exaudiat triticum &c. Hof. II, 10. ff. dando pluviam, Joël II, 22. vid supra 6. 11. Extraordinaria concursus exempla in Vatibus similiter occurrunt, in Jona inprimis, quando Deus mirabiliter & potenter naturam agentem sustentat-Singulari autem ratione ad animarum falutem Deus concurrit, & speciales ejus actus per totam Theologiam se se diffundunt. III. Gu- 3. Guberbernatio denique divina latissime ad totius mundi regimen se extendit, nation quo respectu Dominus exercituum dicitur. Quomodo vero speciatim Ecclesiam gubernaverit, quomodo hostium Ecclesiæ machinationes impediverit, ex cunctis Vatibus liquet, ut loca obvia & bene multa allegare nihil opus sit. Gubernatio autem juxta bonitatem & jux stitiam divinam tanquam fines instituitur: Illam per prius, per salutaria ac esficacia media, hanc per posterius intendic: indeque constat, Deum peccati causam non esse. conf Dn. D. Præs. Th. Symb. p. 68 69: Nostrum cum Jona est, sapientia, potentia, & pracipue bonitat sdi-Finisavinæ gloriam grata mente agnoscere, II, 2. ad fin. quam etiam Habaeuc respicit, III, 6. segq. Et licet divina providentia per media plerumque agat; in illis tamen non hærendum, sed ad causam priman femper recurrendum est. Hof. 14, 8.

## LOCUS VII.

#### PECCATO ORIGINIS.

Propheta Hoseas testatur, quando conqueritur, Israelitas aque Existentias

D 3;

Causa effi ciens,

ac Adam nefarie transgressos esse fædus, VI, 7. Ita enim cum Hebræis & Luthero reddimus verba, optime & simplicissime. Atque adeo hic παραβασιν Αδάμ habemus, ut Rom. 5,14. vocatur, & peccaium primum, quod in mundum introivit, & in omnes posteros propagatum est, ibid. v. 12. Hieronymus lane non dubitavit sie explicare in Comment. h. l. Ipsi imitati sunt Adam, ut quod ille in Paradiso fecerat, pa-Etum meum legemque prateriens, ist in terra facerent. Et ibi , hoc est, ın Paradiso, omnes pravaricati sunt in me, in similitudinem pravarica-Subjectum tionis Ada. Equidem Pelagiani infantes à peccato originali immuprædicatio- nes pronunciant, adducentes, Jon. IV, 11. ubi de iis dicitur: Quod non noverini differentiam inter dextram & siniftram suam. Verum comparate verba hæc funt intelligenda, respectu actualium peccatorum, non autem Originalis. Præterea proverbialis locutio est & generalis, convenienter Scripturæ S. explicanda; ex ea autem certum est, in &

nis

cum Adamo omnes sædus legale transgressos esse, indeque factum, ut corrupti posteri Patremetiam in actual bus peccatis imitarentur. Pecinhasonis. catum igitur originis omnibus ab Adamo natur liter ortis inest quees, non transitt tantum µiµnoes. Omnes recesserunt à regula justitiæ, sanctitatis & veritatis, ac miseri, fœtidi & corrupti facti sunt, quod vel nomen אנוש arguit , ubivis obvium. Hinc plaga & calamitates hominis. in quas post lapsum ille incidit, mortifera & insanabiles dicuntur, Mich. I,9 Nah. III, 19. Conf. Jerem. XVII, 9. & B. Chemnisium in Loc. Theol. pag. 217. b. Huc etiam vox Fermenti pertinet, cujus mentio fit Hof. VII. 4. Quemadmodum fermentum femper ebullit, totamque massam fermentat; ita hoc quoque peccatum to-

Objectum.

Forma.

tos nos corrumpit. conf. 1. Cor 5, 6 8. Hinc cordu durvies naturalis eft, quæ nisi tollatur, fichabitualis. Zach. VII, 12. Objectum eft tota Lex Moralis, sive sædus Legale in Paradiso cum Adamo initum, quod ille transgressius eft, & cum eo omnes ipsius posteri, ut jam destituantur gloria imaginis divinz ipsis concreatz. Ita non tantum privati justitia, veritate, sanctitate &c. sed & in miserrimo perditissimoque statu positi sunt, in quo moriendum & pereundum omnibus, nisi Deus medicam manum pereuntibus præberet. Quod Vates passim & summatim Hoseas XIII, 9 his verbis indicavit: Perditio ubi, tua & exte est, in me vero auxilium tuum. De gravioribiu morbis Prophetæ perpetuo conqueruntur, videlicet de Contemu Dei, de Odio Dei & fi-

milibus

milibus vitie nobiscum natis. Apol. A. C. pag. 53. De effectu demum Effectus. Peccati originalis tristis testatur experientia, nimirum calamitas, miseria & perditio omnis generis, quemadmodum ex dictis colligitur.

#### LOCUS VIII.

#### PECCATO ACTUALI.

Nter effectus Peccati Originalis etiam actualia peccata numerantur, A quando homines depravati concupiscentia & libidine ardent, sicut. clibanus ardens accensus à pistore, per quem Hebræi malam concupiscentiam intelligunt, Hos. VII, 4. Seb. Schmid. diabolum tamen putat pistorem este, ignem autem concupiscentiam malam instammatam. Utcunque fuerit, res codem recidit. Videamus primum hujus peccati nomina, quæ originalis etiam naturam exprimunt. Di- Synonym, citur (מ) המאה quod est errare, aberrare à via, vel scopo, unde peccatum erratum, delictum, erit. LXX. Interpretes auaglian plerumque vertunt. Hof. IV, 8. VIII, 13. Amos IV, 12. Mich. I, 13. III, S. VI, 7. (B) ywa transgressio LXX. sæpius per avouiar interpretantur, nonnunquam etiam per specialia nomina, ut a of Bupa, Hof. VII, 13. VIII, 1. vel a of Bear, Amos I, 3. 6. 9 11. 13. II, 1. 4.6. 111, 14. V, 12. Mich. I, 5.13. 111.8. VI, 7. (y) Iniquitas ab with curvum fuil. & cum ad animum refertur notat perverfe egit. per adulas frequentissime exponitur, Hof. IV, & V, 5. VII, 1. VIII, 13. IX, 7. XIV, 2. raro per naniav, Amos III, 2. per maranov, Hof. VI, 8. nomov, Mich H, I. Zachar. X, 2. idemque (8) noty denotat, Mich. III, 10. Usurpatur tam pro malo culpæ, quam pænæ, tam pro Originali, quam pro actualibus peccacis. (1) anown adversatio, vel odium intestinum erga Deum, satanicum; LXX. per uaviav reddunt, Hos. IX, 7. 8. quæ certa morbi species, quo qui laborant, mente capti vocantur. Alii deducunt ex now declinavit, deflexit, cum adversatione; cui cognatum iow adversatus est, quia peccatis à via legis Dei deflectimus, eique adversamur. (7) בגד Iniquitas, prevaricatio, perfidia, à 713 prævaricari, Græcis ἐνκαπιλέπειν, Hol. V, 7. καπιφρονέιν, VI.7. (n) yun improbitas, inquietudo, à yun impie & seditiose egit, commotus est; quia impii subito moventur, & cupiditatibus rapiuntur, Hos.

X,13. (9) ya per nanov, naulav redditur. Hof. VII, 1. 2. 3. 15. X, 14. Joe HI, 13. Jon. I, 2. IV, 2. vel le morngor, Mich II, 1. III, 2. Nah. I, 11. (י) בכלה famitas , Hol. II, 10. quia stultus est, qui contra legem Dei sanctam peccat, ignominiamque ac turpitudinem suam prodit. (x) קר falsuas, mendacium à regula veritatis discedens, Hos. VII, I. Mich. VI, 12. Zach. X,2. (A) 7151 excogitatum, vel conceptum animo scelus, Hol. VI, 9. (u) ακου pollutio, μίασμα, Hol V. 3. ακα-שמים, Mich II, 10. (י) יהת בgritudo, nempe que in animo est & cordi pariter ac corpori dolorem affert. Hof V, 13. (8) ato mendacium LXX. Veudes , Hol. 8, 13. & xevor reddunt , Hol. XII, 2. (0) 770 à superiore defettio , rebellio , LXX. per avligen expriment , Hof. XIII, 9. (π) walnus, alcus, LXX. per δδύκη, Hof. V, 13. per באבל Gbad. 1,7. reddunt. (e) שערוריה borrendum quid maxime, שפאר 70, Hol. VI, 10. Majoris emphaseos gratia tertia radicalis geminatur & duplex litera hæemantica addita eft. (o) = non adulteria, porxeian, Hof. VII, 4. legitur & geminata tertia radicali באפופים Hof. 11. 4. kt. (τ) בונים (cortationes , πορνείου , Hof. I, 2. II, 4. IV, 11. spiritualiter & corporaliter peccata sie dicuntur & committuatur. (v) wno mendacium, ψεῦδΦ, Hof. XII, 1. Nah III, 1. (Φ) החש separatio, divagatio, Hol. VII, 13. (x) nno recessio, apostasia, Hol. IX, 15. (4) חסרורים (ש) מרמה dolus, Hof. XII, ז. (ש) מחרורים amaritudines, exacerbatienes, Hof. XII, 15 = fanguis, Joël IV, 20 Mich. III, 10 bon injustice, viokentia, IV, 19. Mich. VI, 12. Hab. II, 17. & pas laceratio, ruptura, Nah. III, 1. da man fich von GOTE lof reiffet / und nicht an seine Gesetze will binden laffen. Hæc Spiritus S. Grammatica rectuisnos în peccati notitiam deducit, quam latina lingua, Calou L. de Pec. p.4. Quare tot peccati nomina negligenda non funt, digne tamen ob brevitatem explicari à nobis nequeunt.

Caula non Deus-

§. II. Causam tantorum malorum non esse Deum, vel ex ejus attributis, bonitate, sanctitate, justitia apparet, de quibus L. de Deo §. II. quod ex Hos. I, 2. à nonnullis objicitur; Deum præcipiendo, ut Propheta mulierem formicationum acciperet, videri causam fornicationis moralem: facilem habet solutionem. Nam Deus non scortari sed ducere mulierem tantum scortatricem justit, cujus filii dubiæ quoque sint sidei, propter matris levitatem, ad idololatriam & spiritualem populi Israëlitici fornicationem at-

guendam. Alii, cum Molinzo & Riveto, allegorice & parabolice intelligenda censent; sed obstat textus perspicuitas & præcepti repetitio, Cap. III, 1. 1. intentio Dei & obsequium Prophetz. vid. Glass. Grammat. Sac. Tr. 3. can. 14. Neque hoc Deum peccati autorem facit, quod varie ad id concurrit (1.) ratione prascientia, qua fatalem rebus necellitatem non adfert, cum Deus nec peccatum, nec pœnam peccati velit, sed pœnitentiam, ceu ex Jona liquet, c. III. 4. II. (2.) ratione permissionis, Hol. IV, 14. 16. 17. VIII, 4. XIII, 11. Am. IV, 4. (3.) ratione ordinationis ad bonum, Hof. II, 9. Amof. IV, 12. Ita Jonæ fugam ex inobedientia profectam, Deus permilit, & direxit, ut ansam nautis cognoscendi & ulterius inquirendi verum Deum suppeditaret, 1,16. ejusque ex visceribus piscis post triduum incolumis evasio II, 2. II. insignis Dei circa suos providentia, inprimis mortis ac refurrectionis Christi typus ac exemplar existeret. Causa ita- Causa por que peccati tribuenda tum diabolo, homines seducenti, per idolola- se, triam inprimis, Hof. IV, 12. V, 4. quæ Amos II, 4. mendacium vocacatur, à Patre mendaciorum diabolo profectam. conf. Joh. 8,44. Hof. VII, 6. Causa mali impulsiva cum pistore calefaciente, qui juxta Schm. diabolus est, exprimitur, qui calefacto furno seu materia mali subministrata, tamdiu dormit, ac massam sermentari patitur, donec opportunum tempus nactus subito prorumpat. Tum libera hominum voluntati, in agendo sponte sua deficienti. Hos. V, 11. Ephraim quia voluit, ivit post jubere. XIII, 9. Perdidit te o Israel &c. XIV, 2. Propter iniquitatem tuam corruifti. Obad. 3. Superbia cordis tui te decepit. Mich. VII, 13. Terra propeer fructum operum suorum in desolationem erit.

6. III. Formale peccati in avoula seu illegalitate consistit. Hof IV, 6. VIII, 1.12. Amos II, 4. Sophon. III, 4. Mal. II, 8. Ideo peccatores wow declinantes dicuntur, Hol. V. I. Peccato hoc o- Subjectum. mnes omnino homines coinquinati funt. Mater, quæ omnia membra comprehendit, spiritualis adulterii accusatur, Hos II. 4.7. Ideo tres potiores status propter peccata redarguuntur. VII, 4 Mich. VII, 2.

§. IV. Peccatum vero cum concipiens peperit, desperatos Effectus conscientiæ morbos efficit, Hos. VII, 2. Circumdant eos actiones ipso- per se. rum. X, 8. Tum dicent ipsis montibies, teque nos, & collibus, cadite super nos. cont Apoc. 6, 16. XIII, 13. Dolores parturientis obveniem ei. Joel

Forma,

Joël H, 6. Omnes facies expallescent, pallida morte veniente. Mich. 1V, 9. Apprehendit te dolor sieut parturientem. Nah. II, 10. Cor liquefiet, & titubatio genuum, dolorque in omnibus lumbis, facies quoque o-Beatus cul- mnium colligent atrorem. Nunc rei sunt, Hos. X. 2. 10000 vel vastabuntur, ut quidam reddunt. Unum enim ex alio sequitur; malum culpæ excipit malum pænæ. Hof. IV, 3. Joël I, 18. 20. Bestie agri quoque propter peccata publica affligi dicuntur: quæ tamen proprie loquendo non puniuntur, quemadmodum Hugo Grotius Libr. II. de Jure Belli ac Pacis c. XXI. S. n. & Pufendorf. L. II. de Jur. Nat. & Gent. III. 3. observarunt; cum pæna peccatum præsupponat, & delicto reddatur, hoc autem, quia contra legem fit, in bruta non cadat; quare non tam bestiæ puniuntur, quando intereunt, quam homines, qui utilitatibus ex iis capiendis privantur. Omnia mala pœnæ Deus propter mala culpæ hominum infert, testibus Prophetis. An erit malum, quod fehova non efficiat? Am. III, 6. Mich. I, ו ב. ubi ארק grace אמאונס malum quodvis nobis adversum significat, quodque natura sugimus. Joël II, 13. Amos IX, 4 Obad. 3. Jon I, 7. III, 10. IV, 2. Mich. II, 3. semporales. Nah. II, 14. III, 5. Hinc pænæ temporales, Joel IV, 13. Mich. I,5. VI, 13. quæ vel private s. personales sunt, in singulis fere Prophetarum paginis obviæ, vel publica f. communes, è quibus quinque præcipue eminent. (1.) Bellum, Hof V, 8. IX 13. X, 9.14. XI, 6. Joel III, 9. 10. Amos II, 2, IV, 10. VI, 14. VII, 9. IX, 1. 10. Mich. VI, 14. Nah. II, 13. III, 2 3. 15. Hab. I, 6. seqq. &c. (2.) Fames, Hos. II, 11. IV, 10. IX,2 Joël. I, 7. 10. 11. 12. 16. Amos IV, 6-9. V, 16. Mich. VI, 14. cum spirituali nonnunquam conjuncta, Amos VIII, 11. conf. Hos. Il.3. (3.) Pestis, Amos IV, 10. conf. Exod. XII, 19. Habac. III, 5. (4.) Bestie, Hos. II, 14. Joël I, 4.6. Amos VII, 1. (5.) Captivitas s. exilium Hof. 1X, 6. Amos I, 15. V, 27. VI, 7. VII, 11. 17. Nah. III, 10 pænæ plerumque se excipiunt, & si tandem pænitentia non sequitur, cum excidio totali conjunctæ funt, quod & verbo fignificanti ארמה & re ipsa exprimitur. Hos. IV, 6. Excisu est populus meus, X, 7. Excisa est Samaria, v. 15. Excisus est Rex Israel. Obad. 5. Quomodo excifus es, o Edom! Quoad rem, vide Hof. I, 4. 6. II,5. IX,16. XIII, 3. Amos

II, 9. IV, 2. VI, 9. 10. 11. VII, 8 VIII, 2. Obad. 10. 16. 18 Habac. III. 13. Sophon. II, f. III, 6. Ad pænas æternas verba refero æternæ, Hol. IX, 3, Non habitabunt in terra Domini: que quidem de promis-

fionis

pr.

fionis terra Canaan loquuntur, nihilo tamen minus ad æternam istam quietem, cujus typus Canaan erat, respiciunt. De Edom Obad. 10. dicitur; Exscinderis in aternum. Omnes verò pænæ communi mortis voce comprehendi censentur, Hab. III, 5. Ante pedes ejus ibit mors. conf. Gen. II, 17. Quæ licet multæ gravesque fint, plerumque tamen ab impiis susque deque habentur. Sophon. III, 2. 5. Vid. infra de Obdurat. Piis vero facrum horrorem omnino injiciunt Hab III, 2.16. & non ad remedium tantum quærendum excitant, sed & compellunt, Hol. VI, 1. Joël I, 19. Amos IV, 12. Id nî fiat, Deus conqueritur, Hol. VII, 7. 9. 10. 11. Amos IV, 6.8-11. Quapropter in pænis non est murmurandum, Amos V, 13. VI, 10. VIII, 3. Mich. VII, 9. Habac. II, 20. Sophon. I, 7. Zach. II, 13. fed precibus ad Deum fugiendum, Amos VII, 2-6. Jon. II, 3. Habac. III, 2. & exemplo Ninivitarum serio poenitendum. Jon. III, 10. Peccatores autem Deus non exaudit, Mich. III, 4. Zach. VII, 13. (vid. L. de Pænitent.) Ita mala partim immissa, partimimminentia vel temperari, vel averti possunt. Hinc illustris divinæ misericordiæ & longanimitatis de- Effecto por claratio elucet. Hof. II, 3. 25. XI, 8.9. Amos IV, 11. Zach. III, 2. Li- accidens. cet autem divina clementia imminentem peccatoribus vindictam, ad veros pœnitentia fructus eliciendos nonnunquam differat, nihilo tamen minus, si ii non subsequentur, tarditatem supplicii gravitate compensat, Hos. XIII,12. Joël IV, 13. Amos VII, 8. VIII, 2.7. Mich. IV, 12. V, 14. Hinc judicii dies ut quam maxime terribilis describi- Adjunctes tur, Joël II, 2-11. ut luctuofissimus, Amos V, 16. quia perditio velox, gravitas. pracisa & gravis erit, Mich. II, 10. cedetque in proverbium & lamentationis formulam, verl. 4. acrisum, VI, 16. Eo faciunt sequentia: Nah. III, 6. Vilem faciam te. verl. 7. Omnes videmeste, fugient à te. verl. 19. Omnes audientes famam tuam, manus super te complodent. Habac. I, s. Videte inter gentes, & circumspicite & miramini, quia opus sum operaturus in diebus vestris, quod non credetis, quando annunciabitur. II, 6. Omnes super eo proverbium afferent, ac dicterium & anigmata de eo. Sophon. II,15. Quomodo facta est in vastuatem, cubile fera? omnis transiens super ea sibulabit, movebitque manum suam. Poenarum etiam gra- Gradus dus sunt. Majoribus enim beneficiis adfecti, majores poenas luent. ponarumo Amos III, 2. Nec est, quod quis omnipotentis Dei manum effuge- Certitude. re se posse, cogitet, quia verax est in suis comminationibus: Unde

Matri Synagogæ pænam denuncians addit: Vir non eripiet eam e mana mea. Hol. II, 12. In ipfa aurora Rex Israelis excisus est. X, 15. Luther. Das tit bald und ploslich. Joël I, 15. IV, 14. Sophon. I.7. &c. Propinqui diei mentio fit, cui nulla est erepuo, II, 3. Amos II. 14 1X, 1.2. 3.4. Obad. 4. Mich. II, 3. VI, 14. Sophon. I, 18. Mal. III, 5. Exemplis id demonstratur. Jonas à facie quidem Domini aufugere tentabat, effugere tamen nequiit. I, 4. Similibus declaratur, delumtis à curlu & velocitate equitum, Joël II, 4. conf. Apoc. 9,7 Habac. I, 8. aquila ibid. Hol. VIII, I. à rete & hamo piscatorio. Hos. VII, I 2. Amos IV, 2. conf. Habac. I, 15. Evadere volentes in majus periculum incident. Amos V, 19.

Divisio.

cientis.

6. V. Varias peccatorum divisiones Hoseas inprimis tangit, quas paucis indicabimus, cum plura Decalogus suum infra locum habiturus luppeditet. 1. Voluntaria innuuntur verbis Hol. IV, 8. Ad saule effi miquitatem tollere animam, id est, anxie summoque cum studio deliderare, item VI, 9. Scelus facere, mor enim præmeditatum, deliberatum adeoque voluntarium peccatum indicat. Mich. VIII, 3. Ad malum manuum suarum diligenter intentum esse. Sophon. III, 7. Omnes actiones suas corrumpere studio. Unde quæ Regnanua sint peccata, etiam constat. Prophetæ ejusmodi peccatores ipsis brutis allimilant, ut juvencis refractariis, Hol. IV, 16. Onagris. Hol. VIII, 9. Vaccis pinguibus, Amos IV. B. Quæ involuntaria fint, ex opposito colligitur, Huc locus de Scandalo pertinet, quod duplex, datum & acceptum; Eo refero Hof. V, 1. ubi de Sacerdotibus, Principibus & toto populo Mraël dicitur, quod scandalum aliis dederint, dum laqueus Mizpa, & rete expansum super Thabore fuerint. Idem de fallis Prophetis ait IX.8. & de Hierosol. quod origo peccati filia Sionis, & in ea inventa sint defectiones Israelis, Mich. I, 13. de Sacerdotibus Mal. II, 8. Icribit, quod impingere fecerint multos in lege. Jonas etiam inobedientia sua nautis scandalum præbuit, I, 11. Ad accepium spectat Hol. IV, 13. Mich. I, 5. Utrumque Deus pro sua erga Jehudam bonitate olim Rat. actus. præcavit, Hof. IV, 15. Alia peccata funt commissionis, de quibus pleni funt omnes Prophetarum libri: Alia omissionis, de quibus vide Hol. IV, 1. 10. X, 3. Sophon. III, 2. item aversionis à Deo, & conver-Rat, Subje Sionis ad creaturas. Hol. I, 2. II, 19. III, 1. IV, 12. VII, 13. 14. Quædam funt interiora, ut (a. carnis suggestiones, primique concupi-

Alia.

(centiæ

scentiæ motus, qui firitus, Hos. IV, 12. V, 4. & cogitationum malarum, Hos. VII, 15. Mich. 11, 1.2. appellatione nonnunquam indigitantur. Infignis locus eft, Hof. VII, 4.6.7. ubi cor impiorum cum fornace accenso comparatur. Accedunt (b. carnis delectationes, Hof. VII, 5. IX, 1. Mal. II, 17. Exteriora, vel in gestibus, Hof. II, 17. vel verbis, Hol. IV, 2 X, 4. vel factis, ibid. &c. Alia peccata funt in Rat, Obje-Deum, Hol. IV. 7. V, 7. VI, 7. VII, 13. ibid. v 15. XIII, 9. XIV, 1. Cti. Joël III, 4. Amol. II, 7. Nah. I, 11. Sophon. I, 17. Mal. III, 13. II, 17. Alia in proximum, Amos I, 11. Obad. 10. Hab. 1 1,15. Eo etiam hærelis refertur. Unde Deus Israelitis exprobat, quod filios alienos genuerint, i. e. apostatas, idololatras secerint, Hol. V, 7. & Sacerdotibus, quod tanquam rem extraneam legem reputarint, Luth. Sie fcheltens Regeren. Hof VIII, 12. Aliud porro manifestum eft, aliud oc- Rat, Concultum, quod hominum respectu ita dicitur: Deo enim minime in- sequentis. cognitum est, Hof VII, 2. Peccatum aliud alio est gravius, respe- Rat. gra-Etu (a) persona peccantis, in statu Ecclesiastico, Sacerdotum, qui læpius duum & propterea redarguuntur, Hof. IV, 9. V, 1. VI, 9. IX, 8. Mal. I, 6. II, 1. fl. statuum. Rolitico, Hol. IX, 15. Omnes Principes eorum apostata sunt. (3) Per-Sona, que offenditur, ut, Deus. Omnia vero peccata contra iplius lan-Etitatem pugnant. (vid. divis. rat. Objecti.) Homo, præsertim fideles. Qui vostangit, pupillam oculi meitangit, Zach. 1.1, 8. Infideles, Nah. III,4.

S. VI. Omnium vero peccatorum maximum est Induratio, Causa estcujus iple homo autor principalis & directa est, qui se iplum ex ciens, continuo peccandi studio sua malitia & contumacia indurat, & Spiritui S. conversionem ipsius intendenti resistit, & Diaboli suggestionibus oblequitur. Hujus criminis sæpe Israel accusatur. Hos. VII, 10. Amos IV, 6. 11. Zach I, 4. VII, 11.12. Mali III, 7. Nulla autem ratione Deus indurat, quando induratio ut peccatum & causa peccati spectatur, quin potius ab hoc crimine procul ipsum abelle pater, ex divina indurationis prohibitione, Zachar. I, 4. contrario beneplacito, iraque contra induratos, Zach. VII, 12. & pæna, ibid. v. 13. 14. Sub- Subjectum, jectum etiam indurationis, cum objecto & forma ex hoc Zachar. locoliquet. Istud quod fint homines, quibus Deus voluntatem fuam luculenter & sufficienter patefecit, illi tamen audire rennerunt, cervisem duram dederunt, aures obdurarunt, ne audirent, cor instar adamantis posuerunt, ne audirent legem & verba, qua miste Dominus exer-E 3

estumm in Spiritu suo per Prophetas, quibus non tantum Lex sed etiam Evangelium comprehenditur. Confiftit igitur induratio in inobedientia malitiola & infanabili, & violenta relistentia, quando aures obturantur, cor in adamantem ponitur, & quali callo obducitur, ne videat, audiat, intelligat &c. ceu ex ll. citat. colligitur. Unde peccatigia- varia & gravissima scelera oriuntur, quæ Vates redarguunt, & de quibus passim conqueruntur, ut Holeas IX, 9. Profunde corruperunt fe, h. e. ita sceleribus immersi sunt, & tam altas radices ipsorum malitia egit, ut exstirpari amplius nequeat c X, 15. Propter malitiam maluce veftre, h.e. lummam malitiam. Joël III, 13. Multiplicata est malitia corum, Amos I, 3. legg. 11, 1. legg. obstinata malitia indicatur, quod tribus peccatis quatuor, & multis plura adjecerint, adeoque nullum peccandi finem fecerint. V, 12. Cognovimulta sceleravestra, & fortia peccata vestra. Hinc Amos IX, 7. Israëlitarum peccata filiis Æthiopum affimilantur. Unde non possunt non poenæ temporales & æternæ manere induratos. De quibus iterum Vates in locis indicatis. His adde sequentia: Mich. V, I 5. In ira & furore suo uluonem contra gentes faciet, Mich. V, 15. Idem apud Malach, II, 2. Deus denunciat: Nisi auscultaveritis, & nisi animo indideritis, (conf. Hagg. 1, 5.7. & IL 18. 19.) & tribuatis glorium nomini meo, ait Jehova exercituum, tum omnino immittam in vos maledictionem, maledicam ipfis benedictionibus vestris, maledixi earum unicuique, quia non inditis animo. Dexterna damnatione idem ait: Percutiet Deus terram anathemate.

pone temporales,

ggerba.

## LOCUS LIBERO ARBITRIO.

Um liberum hominis arbitrium ad bonum, pars imaginis divinz fuerit , arbitrium vero fervum ad malum pars fit peccati, locum hunc antecedentibus nexu convenienti subjungimus. Scriptura hominis non renati intellectum, ut nulla Dei agnitione imbutum, Hos. IV, 1.6. non sapientem, nec intelligentem v. 11. 14. depingit. Ex quo corrupta & plane emortua volumas oritur, corduque defectu indicatur. VII, 11. Arbitrium itaque hominis in spiritualibus nullum imo lervum est. Confirmatur id a. dictis, quibus afferitur, quod Israë-

litæ cor interceptum, fub peccato captivatum , habeant, quod firitue fornicationis cos seduxerit, Hos. IV, 11.12. ut non revertantur ad fehovam, nec quarant eum in omnibus his. Hof. VII, 10. nescierint facere rectum, IV, 6.8.9. 10. B. Exemplis renatorum illustratur, Jonæ inprimis, c. I. IV. Si enim in renatis naturale vel carnale liberum arbitrium, etiam post regenerationem legi divinæ repugnat: quanto magis ante regenerationem legi & voluntati Dei repugnabit & inimicum erit? vid Dn. D. Præsid. Theolog. Symbol. Artic. VI p. 84. y. Simihindinibus, quando cor cum adamante confertur, Zach VII, 12. & feris indomitis. (vid. pecc. voluntar.) Superest quidem aliqua libertas in rebus externis, civilibus &c. licet debilis. Potest namque homo irregenitus verbum sub intentione ac ratione cujuscunque boni inquirendo deliderare, vel non deliderare, exemplo Ifraëlitarum, elurientium, currentium & inquirentium, sed non invenientium verbum, Amos VIII, 11. 12. Hinc discrimen ingens inter actiones ecclesiasticas & mere spirituales, priores sunt adhuc in manu nostra positæ, non autem posteriores. Unde locus Amos V, 14. objici ab adversariissolitus: Quarite bonum & non malum, ut vivatis, facile solvi responderique potest; aut sermonem elle hic de rebuscivilibus, v. g. justitia in portis recte administranda v. 15. aut de actionibus ecclesiasticis, ut auditu verbi divini &c. cujusmodi sunt êp' nuiv. Quare conversionem in hominis voluntate non esse concludimus, etiamsis undique in Prophetis dicatur: Convertimini ad me. Deus mandando, nullas in homine vires præsupponit, sed debitum indicat, & ad illud per verbum convertendi efficax homines excitat. Quo ut rite !ne reluctantia utantur, ut sic Deo conversionem & salutem operanti locum haud inviti concedant, monet. conf. Glass. Gram. S. L. III. can. 22. Augustimus libr. de Gr. & L. A.c. 5. ad objectionem Pelagianorum è Zach. I. Convertimini ad me & yonvertar ad vos, & probate conantium; Gratiam Dei secundum merisa nostra dari, respondet: non attendunt, qui hoc sentiunt, quia nist donum Dei esset ipsa etiam ad Deum nostra conversio, non ei diceretur: Deus virtutum converte nos &c.

Hujus generis dicta etiam funt: Amos V,

14. E.S.

LOCUS

es ) 50 ( 500 LOCUS X. DE CHRISTO.

9. I.

Salvator DE as V Ppw-25 G.

Uia in hominibus peccatoribus summa perditio, & in solo Deo auxilii spes & sanatio reposita est, ad Deum medicum & Salvatorem recurrere debemus, juxta verba Hol. XIII, 10. & promissionem Dei, Hof. I, 7. Unde Salvatorem Deum este debere liquet. Eundem autem duabus naturis constare, & Deum hominemque else, Vates similiter clare demonstrant. Ita Hos. III, 5. Christus fehova & David, i. e. Deus & homo vocatur. Mich. IV, 2. 3. Messias Doctor & Judex, Jehova & Deus Jacobi dicitur. Idem Vates cap. V. 1. 2. duplicem Messie nativitatem, unam in tempore, alteram ab zterno factam, coque luculenter utramque naturam indicat. Ex te, Bethlehem, mihi exibit Dominator Israelis, cujus egressus inde a principio, à diebus seculi. conf. Joh. I, 1.2 14. Zachar. III, 8 VI, 12. MOS Germen Messias appellatur, de quo supra nonnulla diximus. Jam tantum addimus D. Aug. Varenii observationem in Comment. ad Es XI, 1. p. 566. Quando, inquit, Christus absolute Zemach dicitur, licebit interpretari de Messia nativitate æterna, qua est naturalis Dei silius naturaluer, & de nativitate temporali, que est ex Maria virgine. Idem Zachar. XIII, 7. Virum coequalem vel proximum Deo nuncupat Mesfiam. Adde his nomina officii, que utramque naturam itidem inferunt, quia officium mediatorium Christus obire non potuisset, nisi Humana Seav Pouw fuisset, de quibus suo loco diximus p. 18. Christum autem elle verum, perfectum & naturalem hominem, probatur (1.) ex appellationibus, & nominibus hominem arguentibus. Appellatur enim David, Hol. III, 5. & Davidis filius. Hol. XII, 5. Angelus, Genel. XXXII, 25. Vir vocatur. Filius enim Dei ejulmodi apparitionibus incarnationi prælusit. In tali etiam forma conspicitur, Zach. I, 8. II, 5. hucque facit nomen nou Germen Zachar. III, 8. VI, 12. quod Tarnov. Comment. inh. l. Melliæ cognomen dicit, tum relpe-Etu ipsius, tum respectu hominum piorum &c. Et in L. C. ex hoc verl. ait, naturam ejus humanam indicari, ejusque in statu exinanitionis

contentam speciem innui. Melius dicitur, ut monuimus, vocem illam indicare 1. in genere filiationem & originem: 2. in specie tum divinam, tum humanam. (2.) probatur è partibus hominis essentialibus, anima & corpore. Zachar. XII, 10. ita bear Powa @ ait: Refficient ad me quem transfixerunt. Historia autem passionis docet, Chri-Rum corpore transfossum, animam suam efflasse. Matth. 27, 50. Vero iplum corpore præditum, illud etiam evincit, quando ei fanguis adscribitur, Zach. IX, 11. (3.) probatur ab operationibus hominis propriis, ut sunt loqui, Hos. XII, 5 Zachar. 1,9. 12. 11, 2. IV, 1. equitare, Zach. I, 8. 1X, 9. &c. Defectus & infirmitates naturales, quæ nunc sine vitio hominibus insunt, licet originem è vitiis & peccatis trahant, ac ipsam quoque mortem, quatenus pænæ, non culpæ rationem habet, sponte libereque assumsit, ut paupertatem, Zachar. IX, 9. passionem, v. 11. à defectibus autem anima corporisque vitiosis prorsus immunis est, indeque justus dicitur; ibid. & sanctus passim.

5. II. Cum igitur Salvator nofter Deus & homo sit, & esse Unio perdebuerit, & tamen non diversa persona Deus aut homo innuatur, sed sonalis. uni eidemque salvatio, passio, redemtio tribuatur, ut ex adductis & porrò adducendis locis constabit, hinc efficitur, divinam & humanam naturam in unum voiscusvov coalescere debuisse, per mysterium aliquod maximum, quod unionem personalem, incarnationem, & aflumptionem humanitatis in Deitatem vulgo vocant. Hoc mysterium exprimit nomen nos Zamach, quod originem & filiationem cum divinam, tum humanam indicare diximus. Nam Gemen Jehovæ est etiam germen s. fructusterræ. Utroque igitur conjuncto hypostatica duarum naturarum unio solide probatur. Germen quippe Jehovæ, i. e. Filius Dei, factus est in tempore germenterræ, vel filius f. furculus Isai: quod fieri aliter non potuit, nec debuit, Scriptura duce & interprete, quam per incarnationem & unionem. Idem è Mich. V, 2. efficitur, ubi de Messia, cujus exitus abæterno sunt, dicitur, quod exire ex Bethlehem Dominator debuerit. Verbum xx, egreffum per generationem I. nativitatem notat, Gen. XV, 4. qnod Judzi proinderecte intellexerunt, quemadmodum ex Matth. 2, 4. fl. liquet. Confer etiam Jes. XI, 1. quo Michas forte respexit, qui Jesaiam libenter sequitur. Non duo fuerunt, qui à seculo & in tempore exierunt, sed idem ille, cujus egressus ab æterno sunt, in tempore exist è Bethlehem, puer

natus

natus f. incarnatus. Quam exitus rationem impervestigabilem quidem este, ingenue fatemur, id tamen affirmare poslumus, de Incarnatione fichabendum, quod æternus Dei Filius in plenitudine temporis humanam naturam assumserit, æternoque fædere fibi univerit, ac ei-Communi- dem & hypostafin suam & idiomata divina communicaverit. Unde catio idio- facile constat, exasserta unione personali, communicationem & hypostafeos, & naturarum, & idiomatum liquido fequi, de qua prolixe disputare nihil opus est, sed præstat pie credere, cum sieri sæpe soleat, ut, quemadmodum Lutherus haud abs re dixit, disputando veritas Hoc unum si hic urgeremus, ex incarnationis ratioamittatur. ne & fine dictam communicationem validissime inferri, fatis foret. Nam fine communicatione idiomatum Christus nos falvare non potuifset. Salvandi eramus per Dominum Deum nostrum, Hof. I, 7. & tamen etiam per Messiam hominem, Zachar. IX, 9. qui per sanguinem fæderis liberare vinctos è fovea infernali debebat, ib. v. 11. Sanguis autem humanus vim liberandi & emittendi non habuisset, nisi divina natura talem efficaciam ei communicaffet, sicque divinus sanguis fuis-Pretium infiniti valoris ut ex passione, sanguine & morte Christi ad nos redundaret, oportuit non nudum hominem sed Deum quoque pati, sanguinem fundere atque mori in assumta carne. Sic generatim & simpliciter omnem confessione maximi mysterii rationem Vates tradunt. Nec difficile effet, tria communicationis idiomatum genera, quæ Theologi boni ordinis canfa, nec fine rationibus in S. Scriptura fundatis tradunt, oftendere. Nam primi generis, ubi propria naturarum de Messia prædicantur, indicia manifesta è Zacharia adesse demonstravimus. Secundum genus vel ex salvatione & liberatione, quæ sanguini Christittibuitur, itidem colligitur; eo enim Majestas, virtus ac potentia divina vere infinita requiritur. Hancigitur humanæ naturæ communicari debuille, afferere necesse est. Tertium denique ex opere redemtionis, Hof XIII, 1 4. & salvationis similiter efficitur. Ad hoc enim utraque natura concurrit, ac qualibet in operibus officii agit quod suum est, non tamen sola, sed cum communicatione alterius. Unde non seorsim operationes fluunt; sed una communis operatio est, que fignificanti voce Theandrica Theologis dicitur.

Officium miplen.

§. Ill. Talis igitur idiomatum communicatio, ut hinc liquet, necellaria omnino fuit, ut Messias officii Mediatorii sive Redemtorii

parti-

partibus rite defungeretur: & ad explicationem fingularum muneris partium utilis est. Triplexautem vulgo Christi officium, necabs re, statuitur, quorum primum dicitur Propheticum, quod toties infinua- 1. Prophetur, quoties vel Doctor, vel Pastor nominatur, & Pseudo - Doctori- escum, bus ac Pastoribus opponitur. Ita Joël II, 23. Doctor ad justitiam dicitur, & Mich. IV, 2. docebit nos de viis suis, & ibimus in semitis eques. Ubi Messiam Doctorem etiam Rabbini agnoscunt. Mich. V, 3. de nascendo ex Bethlehem Dominatore Israelis Propheta ait: Pascet in robore Domini, & in magnificentia nominis Domini Dei sut. Zachar. XI. per totum cap. stultis pastoribus unicus & verus animarum Pastoratque Episcopus Messias opponitur. Doctrina ejus est cum Lex, tum Evangelium. Illam in Vet. Test. dedit, & in Novo exposuit, ut Malachias diserte testatur, quando eum tanquam Dominum in templum suum venturum describit, & filios Levi purgaturum, III, 1. 2. 3. à traditionum fæcibus, quibus Legem corruperant. Cujus vaticinii complementum in concione Christi montana est, Matth. V. VI. VII. Legem igitur Mons non abrogavit, nec novam tulit, sed legem olim à se latam vindicavit & implevit. Quo monitum pertinet Malach. III, 22. (IV, 4.) Mementote Legis Mosis servi mei &c. Præcipue tamen & primario doctrinam Evangelii è sinu Patris revelare & prædicare debuit, voluit. Hocque officio inde ab eo tempore functus est, quo Oecono. mia Evangelica in Paradiso cepit, Gen. III, 1 5. Εο λογοφανέω frequentissimæ faciunt, & quod Spiritus ejus in omnibus Prophetis fuerit, omnia ad Redemtionis negotium periplum perficiendæ spectantia, prætestificans, 1. Petr. I, 11. quod ex tot ubique obviis oraculis ad oculum luculenter patet. Evolve, si placet, sequentia loca. Hos. 1,7. 11, 22.23. 111,5. VI, 1. 2. 3. 4. 6. XIII, 14 XIV, 5-9. Joël II,23. III, 5. IV, 16. 21. Amos I, 2. IX, 11-15. Obad. 17. 21. Mich. V, 1. 2.4.5. VII, 18. 19. 20. Nah. I, 15. Habac. II. 2.3.4. IV, 18. Zeph. I, 6. 8. 11. III 9 14. 15. 16. 17. 20. Hagg. II,7-10. Zach. I, 3. 13. 16. II, 5.10. legg. III, 5.6.8.9.10 VI, 12.13. IX,8-12. 17. X, 10. 11.12. XI, 12. 13. XII, 8.9.10. XIII, 1.7.8 9. XIV, 3.4 6-10.16--21. Malach. I, I r. III, I. 2. 3. IV, 2. Pertinent vero etiam cumprimis ad hoc officium Christi, quod sideles sanctificet, misso in corda eorum Spiritu S. qui eos doceat, regat, consoletur ac vivificet, ut pii nostri Confessores loquuntur in Artic. III. Aug. Conf. Hoc de-F 2 clarat

clarat effusio Spiritus Sancti super omnem carnem; ut prophetent silis & silis & c. Joël III, 1. 2. Zachar. XII, 10. XIII, 1. ss. Qua insigni gratia, stultis salsisque Prophetis & Doctoribus sublatis, veros hodie Doctores & Pastores beat, qui ad agnitionem veritatis Evangelica & salutem aternam homines perducant, Zachar. XI, 3. 5. 8. 17. conf. Eph. 4, 11.

2. Sacerdo-

II. Sacerdotale Melfiæ officium innuitur, quando non tantum nomen sed etjam functiones Sacerdotales ei tribuuntur. Zach. VI, 13. de viro Zemach dicitur, quod Sacerdos, in throne Des sedens, futurus fit. Hujus typi Sacerdotes Vet. Test. fuerunt, & cumprimis lummus, ac nomination Pontifex maximus Jehofua, Zachar. III, 1. Il. Functio autem Sacerdotalis generatim ea est, qua Christus secundum aternum Dei consilium & sponsionem à se factam, præstituto tempore venit, ut homines peccatorum vinculis detentos, è Satanæ & inferni potestate, foederis steffamentario sanguine liberaret & falvaret; quod cum agendo, tum patiendo omnia fecit, quæ omnibus quidem mortalibus incumbebant, sed à nemine præstari poterant. Hæc descriptio è duobus potissimum locis Hof XIII, 14. & Zach. IX, 11. nullo negotio eruitur & probatur. Sed per partes singula, ut clarius patelcant, ostendemus. Uno Saisfactionis vel obedientiæ meritoriæ vocabulo cuncta exprimi solent, qua Scriptura aliis vocibus effert, idem declarantibus, ut redemtione, liberatione, salvatione, consilio Pacu, s. reconciliatione &c. In verbis faciles simus, modo res ipla lalva lit & recte explicetur. Ad quod opus duo necessaria erant, ut legem Mellias pro nobis impleret atque sustineret, quæ transgrefforibus nobis sustinenda erant. Prius ex fine adventus Regis Melfiæ elucet, idque Zacharias indicare voluit, quando IX, 9. ad filiam Zion & Jerulalem dixit: Ecce venit Rex tuns tibi justus, Salvator & Salvanus &c. Veniebat sane, ut voluntatem Patris faceret, Pf. XL, 9. & omnem justitiam à lege requisitam, s. legalem, impleret, Matth-3, 15. quia extœdere pacis, seu pacto, quod cum Patre miit, eor suum spolpondit, Jer. XXX, 21. & jugum legis importabile in se suscepit, exactiffimeque implevit, ut eos, qui sub lege erant, redimeret, Gal. 4, 4. 5. Hoc infert & postulat redemtio ex inferno & morte, Hol. XIII, 14 Pallionem autem cruentam & vicariam Melliæ, fædus Paeis inter Patrem Filiumque initum, indigitat, quod sanguiue pangi & con-

confirmari debebat, ceu ex locis Zachariz semeliterumque citatis constat. Nam & vetus fædus sanguine factum est, Exod. XXIV, 8. Hinc notanter dicitur and in sangume foedus tuum, ubi a quemadmodum Hebrai loquuntur, eft בית העור beth auxilii, caulam, instrumentum & modum actionis, & hic nominatim causam salvationis meritoriam notans, quæ in languinis effussione consistit. Hoc enim, fusius docente Dorfcheo in Theol. Zach. p. 51. ff. requirit 1. typi ratio, 2. fæderis divini indoles, 3. quia in hac ratione sanguinis exercetur actus obedientia Satisfactoria Deo debita pro peccatis, Lev. XVII, 11. 14. Jel. LIII, 5 6.8. hineque Messias dicitur 13y adsictus, humiliatus, tyrannice oppressus, Zach IX, 9. Idem Propheta cap. XIII. 17. his verbis exprimit: Gladie, evigila super pastorem meum, & super virum, qui proximus mihi oft, dicit Dominus exercituum, percute pastorem &c. Ubi gladii voce omnes adflictiones, quas Christus anima & corpore, passionis tem-Pore, propter nos fustinuit, intelliguntur. conf. Luc. II, 3 f. Dein verbum קה & nomen inde deductum מכה de percuffione cum magnis doloribus, & fensu conjuncta, in Scriptura sumitur, ut diversorum locorum collatio oftendit, inprimis Deuter. XXV, 3. feqq. Unde etiam idem vocabulum crebro prorfus occidere & delere significat, ad quam significationem Chaldaus Paraphrastes verho Top respexit. In Nov. Telt. verbum malarour, Luc. 12. ei respondet, quod ejusmodi percussionem significat, ut icus sonitum s. strepitum aliquem edat, docente Henrico Stephano. Hinc ergo intelligitur obedientia Christi usque ad mortem, mortem inquam crucis, Phil. II, 8. quod Zacharias etiam XII, To. exprimit, quando Messiam θεάν θρωπον sic loquentem inducit : Et adspicient ad me, quem confixerum : 707 notat proprie confossionem, que ferro fit, & lethalis est, ut R. Nathan in Concordant. observat. Quare mors Messia, & genus etiam mortis clare hie indicatur. confer. Pfal. XXII, 17. 18. Nec diram tantum crucis mortem Salvator sustinere debuit, sed cum homines per peccatum in damnationis statum incidissent, eum quoque subiit, qui per laeum, in que non sunt aqua, indicatur à Zach. IX, 11. conf. Pl. XXVIII, 1. XL, 3. adeoque omnes illas pænas, quibus obnoxium genus humanum erat, interque eas infernales etiam, & mortis spiritualis horrendos aculeos sustinuit atque sensit, licet non in loco inferni, nedum in purgatorio, vel limbo Patrum, ut lacum perperam Pontificii ex-F 3 plicant

plicant, quos solide & copiose resutavit Dorschem cap. VII. Th. Zach. Ita verba quoque apud Hof. XIII, 14. capienda: E manu f. potestate inferni eos redimam Ton mediante lytro sanguinis pretiosi, è morte liberabo cos. Emissio igitur vinctorum è lacu infernali à Messia fa-Chaeft, per modum redemtionis & solutionis pretii, susceptionemque maledictionis universalis, Galat. III, 13.14. Hinc vocabula in Nov. Test. frequentia, Aulegr, anohologi cum nominibus, Luc. 1,68. Rom. III, 24. & similia ubique obvia, ut promissionum inde Evangel. & mysterii redemtionis harmonia luculenter per totum Vet. ac Nov. Test. pateat. Hoc vero satisfactionis, liberationis & redemtionis beneficium ad omnes homines pertinere, ex locis allatis similiter probari potest. Nam peccatorum vinculis constrictum, & æternæ morti, diabolo atque inferno totum genus humanum obnoxium erat. Hoc dum ea ratione, qua diximus, solvit, pro omnibus atque singulis arlinuregy se dedit. Necest, quod excipias, Ecclesiam Judaicam ejusque vinctos tantum solvendos intelligi. Eam quidem Zacharias compellat, cum ad eam inprimis Messias cum beneficiis spectet; quia tamen ibidem dominium etiam Messia à mari ad mare, & usque ultimos terra fines se extendens describitur, facile liquet, universale quoque hoc beneficium esse, & liberationem ab omnibus peccatis eorundemque pænis, temporalibus & æternis inferre. Altera Sacerdotalis officii pars, imerpellatio sive intercessio, ex eo elucet, quod apud Patrem pro populo intercedat, dicendo: Quousque non misereberis Hierosolymorum & urbium fude &c. Zach. I, 12.

3. Regium.

III. Regium officium indicatur, quando Rex vocatur, Zachar. IX, 9. Triplex vero ejus est regnum, (a poientie, cujus objectum omnes sunt creatura, unde vocatur, Dominator in Israel, Mich. V, 2. & quidem magnus usque ad fines terra. v. 4. Dominator in solio suo. Zach. VI, 13. Rex super omnem terram, XIV, 9. Rex Dominus exercituum, ibid. v. 16. 17. Cujus imperium à mari ad mare, & assuvio usque ad sinesterra, IX, 10. Qua omnia immensum, divinum & universale imperium, Christo secundum utramque naturam tributum, denotant; & speciatim secundum humanam: de eo enim Rege, qui pauper venit, Vates hic loquitur. Huic regno potentia alterum regnum (B gratia idem Propheta copulat, quia illud ad hoc est ordinatum. Messias enim orbi terrarum, & speciatim sederatis suis, sanguine suo purpuratis, è

lacu profundo emissis, dominatur. Imò etiam regnum gratiæ Melhas in totum terrarum orbem extendit, Mich. IV, 1. 2. Hagg. II, 6. 7. Ubique enim Eccletiam per verbum & Sacramenta colligit & fanctificat, illuminat, Doctoribus & Pastoribus illuminatis dona Spiritus Sancti largissime impertit, gentes convertit, salvat, ut ex locis sæpius citatis & cognitis liquet. Unde & hoc constat, regnum Messix non elle mundanum sed spirituale, quod ex Zach. IX, 10. itidem evincitur, & Mich. IV, 7. 3. converti fidelesque confitentur, Hol. XIV, 4. & venerabuntur tanquam Caput & Regem unic m, Hos. II, 2. III,5. Zach. XIV, 9. qui potentissime eos defendit, hostes autem eorum judicat, Mich IV, 3. Ex nonnullorum sententia, Sacerdotium & Regium Christi officium conjunguntur, Zach. VI, 13. (y Adregnum glorie, triumphus Christi regius pertinet, quem à diabolo, inferno & morte reportavit, Hof. XIII, 14. cujus etiam Habac. III, 3. fegg. meminit.

6. IV. Sed de his ac fimilibus ad exaltationis statum ubi devenerimus, quem verò status exinanitionis antecedit. Ad hunc refertur nativi- Exinanitio. sas humilis ex Bethlehem, parva & contemta respectu aliarum urbium Juda, sed nobilitanda & ortu Messia exaltanda, Mich. V, 2. Eo quoque nomen noy Zemach referent, existimantes, Christum ita dici propter solam ενσώρκωσιν κ τωπείνωσιν, incarnationem, & exinanitionem, cum germen proprie id sit, quod è terra nascitur, & exiguis obscurisque initiis crescendo progreditur Hinc præfigurari eo volunt (1.) nativitatem Christiterrenam & temporalem, quod inftar surculi proditurus ellet è terra & è trunco velut succiso & fere emortuo, omnique ramorum, frondium ac viroris gloria destituto: (2.) teneram & abjectam Christi conditionem, & μορφήν δέλε, five formam illam fervi, quam ad tempus induit, Phil. 11,7. Conf. Jef. XI, 1 & LIII, 2. ex quibus locis hæc sententia vel illustratur, vel confirmatur. Huc quoque Tarnov. Mal. III, 2. trahit: Quie sustinebit diem adventus illius, & quis sustinebit, cum apparuerit? conserens vocabulum daspaveias è Nov. Test. locis, de humili adventu agentibus, 1. Tim. III, 16. &c. Interim exinanitionis forma non absolvitur sola incarnatione, vel carnis assumtione, sed plenarii usus Majestatis divinæ spontanea veraque abdicatione ad tempus facta, que una voce pauperratis indicatur significanter à Zach IX, 9. Nam Christus assums it naturam pauperem etiam

ctiam in utero, non quod mendicus fuerit, aut possessionem, proprietatem & dominium rerum totius orbis refignaverit : aut infinitam opulentiam divinam sibi non accommodaverit, licet creaturis semper & indefinenter, tanquam opulentissimus Dominus, colestes divitias juxta humanam naturam dispensaverit. Nam, ut nervose D. Dorscheus arguit in Theologia Zach. p. 160. Exinanitio forma divina non tantum divitiarum divinarum non usurpationem, quoad ipsam Christi FEsu humanam naturam designat, sed etiam denotat, Christum hominem non usurpasse divitias ratione gubernandarum creaturarum universi. Nam forma divina, exinanita in Christo homine, nontantum est Majestatis divina plenissima usurpatio ad intra & quoad humanam Christi naturam, sed etiam quoadexira, & creaturas Christo homini subditas. Sane forma servi assumtso eo usque se se extendit, salva unione personali, quousque se se forma Dei omni opulentissimi & TE eiray low 900 Majestas extendit. Hac vero non ad intra solum, sed ad extra & respectu creaturarum gubernandarum fuit, & à momento unionis futura fuisset, nisi névous intercessisset. Ad hanc servi formam Deus Pater apud Zachariam respicit, III, 8. Ecce, inquiens, ego adduco servum meum Zemach: & c. IX, 9. adventus Messia abjecta humilique forma factus, satis oftendit, quod Messias plenario Majestatis dominiique divini ibidem expressi usu se abdicaverit. Quod ideo fecit, ac facere debuit, ut affectatam à Protoplastis Deiformitatem expiaret, quæ non rapuit, solveret, nosque omni benedictione spirituali in supracalestibus, Ephel. I, 3. 1. Cor. I, 5. & 2. Corinth. 3, 9. quibus carebamus, Rom. 3, 23. ditaret. Posteaquam amisimus imaginem Dei, abalienati à vita, sapientia, veritate Dei, & venundati sumus sub peccatum, Rom. 7, 14. Ephes. 4,18. Hac & similia munera, utnobis acquireret JEsus, ipse where wr in possessione Majestatis & gloriæ cœlestis, ab usu illius opulentiæ, quando visum & necesse suit, abkinuit. Nam in hociplo exinanitionis & paupertatis statu subinde quoque radios divinæ sapientiæ, scientiæ & omnipotentiæ exseruit, quemadmodum vel ex Matth. 21, 1. st. dilucide constat, ubi Zacharianum vaticinium adducitur. Exinanitio autem, ut per totam vitam Messiæ se se prodidit, ac speciatim quoque in ejus educatione, abjecta in Ægyptumfuga, ceucolligitur ex Hos. XI, 1, inprimis tamen luculentissime ex passione & morte elucet, de qua suprap 14. & seq forte, quod satis est, diximus. Quare

Quare pauca nunc de Exaltatione subjungemus. Primus illius gradus Exaltatio. est Descensus ad inferos, non metaphoricus vel virtualis, passionis virtute & merito factus, de quo Zach. IX, 1 1. agere fatemur; sed realis, triumphalis s. victoriolus, quo Redemtor non è manu tantum vel potestate inferni nos liberavit, sed etiam pestis factus est morti & exitium inferno, Hol. XIII, 14. Quod sane tum factum censeri debet, quando Salvator diabolum expoliavit, qui mortis & inferni potestatem habebat, deque eo triumphavit. At factum hoc alii scriptores sacri in descensu Christi ad inferostestantur. Talem igitur descensum victoriofum hic prædictum, haud abs re credimus, Pauli testimonio irrefragabili inducti, 1. Cor. 15, 54. f. Unde liquet Vatis nostri verba emvi-RIOV continere, quod in suo descensu Christus cecinerit. Quo Petrus forte verbo envenger respexit. Christus autem post vivisicationem corporis nuper mortui in infernum descendit, quam primum exaltationis gradum alii dicere malunt. De hac ut & resurrectione ejus Holeas sub nomine fidelium VI, 2. vivificabit nos post biduumiple vivificatus, five vitæ redditus, postquam mortuus fuerat, & ipse tertio die relurgens limul lecum nos excitabit, ut coram ipso vivamus vitam spiritualem, quæ ex Deo est, in hac vita s. regno gratiæ, & postea in regno gloriæ. Ita plenaria sanatio nobis obtinget, Eph. 2, 6. 1. Cor. 15,4. 22. Huc quoque exemplum Jonæ per triduum in ventre piicis commorantis indeque vivi ejecti pertinet, II, 1. Matth. 12,40. Ascensio in cœlum è monte oliveti, itidem è Zach. XIV, 4 Act. 1, 9.12. colligitur. Seffio ad dextram Dei, five omnipræsens & omnipotens dominium e Zach. XIV, 9. IX, 10. coll. cum 1. Cor. 15, 25. patescit. Quæ cum omnia exactissime sibi respondeant, & in Jesum Nazarenum quadrent inque eo completa fint, contra Judzos valide probamus, eum unicum & verissimum Messiam, nec alium exspectandum esse.

# LOCUS XI. De JUSTIFICATIONE.

Uia Messias justus & salvatus venit, sinis ejus adventus perspicue indicatur, nempe quod justitiam & salutem acquirere debuerit. Cum igitur hæc præcipua benesicia sint, primo loco de JuschiscaMificatione agere placet, atque fic oftendere, verum effe, quod

Paulus Rom. 3, 21. ait justitiam Dei etiam Prophetarum testimonia habere. Judai fatentur Habacucum II, 4. verbis justus side sua vivet, omnia Legis præcepta, quæ 613. faciunt, ad hoc unum redigisse. Præcipuum igitur fidei Articulum de fide justificante esse, largiuntur. Vid. Theol. Jud. Dn. D. Præs. L. IX. S. I. Quia justitia & salus conjunguntur, easdem utriusque causas esse, sequitur, quas ordine persequemur, vel potius tribus vocibus indicabimus, quæ sunt Gratia Dei, Meritum Christi & Fides. Totum justificationis & salvationis opus, gratiæ & misericordiæ Dei tribuendum, uno ore Vates clamant. Apud Hoseam I, 7. Deus dicit: Domus Inda miserebor & salvabo cos per Dominum Deum Cap. II, 21. Christus spondet, quod se nobis desponsare velit in justitia & judicio, in benignitate & misericordia, & mileraturum ejus, cujus ante non misertus sit, 25. Michas fummam hanc Dei justificantis gratiam Cap. VII. verbis emphaticis, condonare, praterire prævaricationem v. 18. & misereri v. 19. expri-Luculentus etiam gratuitæ justificationis typus Zach. III, 4. 5. innuitur, per vestium fordidarum (quales sunt justitiænostræ propriæ, lef. LXIV, 6.) depositionem, & rursus per donationem preciosarum veftium (perfectæ Christi justitiæ.) Non obscurum est, Gratiæ vocem in his similibusve locis non nisi de gratuito Dei favore intelligi posse, qui intus iplum compulit, ut perditorum misereretur, in quibus nil erat, quod movere iplum poterat, nisi summa nostra miseria. Deo enim refractarii & ab eo aversi eramus, Hos. XIV, s. iniquitatibus, defectionibus, Meritoria, Mich. VII, 18. & peccatis 19. abundantes. Illa tamen justificationis gratia non est absoluta, sed meritum Christi præsupponit, inque Mediatore fundata est. Hof. X. 12. Tempus est guarendi fehovam, donec veniat & perfundat super vos pluviam justitia, h.e. sufficientissimam imputatam Christi justitiam, qua omnis imperfectio tegitur, quam iple Christus peperit, docet & applicat. Unde nomen ipsi, Doctor justitie, Joël II, 23. Zacharias IX, 9. digitum quoque huc intendit, quando venturum dicit bono Sionis & Hierosolymorum Regem justum, i.e. justificantem, justitiam veram acquirentem, per sanguinem fæderis gratiæ. Quo sensu etiam Malach. III, 1. Angelus fæderis s. melioris Testamenti sponsos dicitur, ut Paulus Hebr. 7, 22. Malachiæ phralin exprimere videtur, & Sol justinia, v. 20. Zach. XIII, 7. Vir pro-

XIMPIG

Causa estigiens

zimus Patris vocatur, ber Ihm der nachste und allezeit umb Ihn ist/ non propter ouosoiav tantum, sed etiam propter exhibitum pro nobis sacrificium; ut ledew deis consummatus omnibus obedientibus ipsi salutis eterne causa (efficiens pariter ac meritoria) factus, atque adeo summo jure nuncupatus sit Pontifex summus secundum ordinem Melchisedek, Ebr. 5, 9. 10. Fides autem sola gratiam hanc manu quasi Organica. prehendit, quod Hab. II, 4. indicat: Justus in fide sua vivet. Apostolus particulam 3 Rom. 1, 17. omisit, cum suo proposito non multum inserviret, ubi de justificatione in genere agit; alibi tamen Gal. 3,11. & Hebr. 10, 38. expressit, & quidem per on, ig. Unde hoc colligerelicet, iroduvausva elle, cu miseus, da miseus, mise, inhoc articulo apud Paulum. Sola itaque fides exclusis operibus omnibus justificat; huic enim soli vita tribuitur. Bona opera de justificatione quidem exemplo Ninivitarum Jon. II, 10. testantur; circulum tamen hunc minime ingrediuntur. Soli huic vita tribuitur, quia sola verbum vitæ, Evangelium & Christum, apprehendit. Ex lege autem non est vita (Gal. 3, 11.) spiritualis, nec justificatio; sed justus ex fide vivet. Sic enim Paulus ex hoc loco Habacuci argumentatur: Ex quo non est vita spiritualis & divina, ex eo non est justificatio. Ex lege & operibus à lege mensuratis &c. E. Conf. Dorsch. Th. Zach. p. 76. s. qui etiam ex phrasi Zachariana IX, 11. in sangume fæderus tui, copiole valideque colligit, instrumentum & apprehensivam fæderis cruenti conditionem, ex parte hominis, non nisi sidem elle, h. m. Quo vinculo foedus Dei , à Deo promulgatum & summa mysteriorum caelestium pulchritudine revelatum sit primum sadus Ecclesia, que modo & instrumento sanguis Des fæderantis sive Messia, fit sanguis Ecclesia, eo instrumento & vinculo sit comunctio & unio hujus sanguinis forderalis cum Ecclesia. At fide, cor ad assentiendum & fidendum ipsi sanquini fæderali illuminante, sola, primum fædus Dei fit fædus Ecclesia, & sanguis fœderalis Messia fit sanguis fœderalis Ecclesia. Hoc probat, cum ex fæderum ratione, ubi fiducia certò sibi persuadet confeederatum firmiter staturum in icto fædere, & certissima est de bonis promissis, nixa sœderati potentia, veracitate, gratia & promtitudine; tum ex sædere Abrahamitico: Abraham enim in sædus cum Deo mediante sanguine sœderali per fidem ingressus est, Genel. XV, 6, Idem ex fœdere Molaico & Prophetico, ut loqui amat, 2110Fidei veræ indoles.

afferit, & ubique fidem ab hominibus requisitam oftendit. Nos ex nostris Vatibus urgemus Hof II, 20. verba foederantis & desponsantis se Messiæ cum Ecclesia, quibus fidem Ripulatur. Desponsabo te mihi in fide. Ne vero quis temere sibi persuasum habeat, quod credat, cum tamen nesciat, quid fides vera fit, Prophetæ non tantum amsiav subinde graviter redarguunt, sed etiam indolem sidei justisicantis dilucide describunt indicantve. Ita Hos. IV, 1. conqueritur, quod veritas, charitas & notitia Dei nulla sit in terra. Tribus absolvi five actibus five partibus fidem, tralatitium est: de quibus sigillatim indicanda loca funt. I. Notitiam non qualemcunque, aut con-Notitia. fusam, sed certam, veram, vivam distinctamque Hoseas requisivit VI, 3. quando de fructibus vivificationis & refurrectionis Christi loquens sub persona fidelium sic ait: ut cognoscamus Salvatorem, & perseguamur omni studio magis magisque cognoscere Dominum, eique adharere unice ac firmiter per fidem. Notitia enim sui justificare Messiam multos noverunt ex Jel. LIII, 11. Mox v. 6. delectari se magis cognitione Dei, quam sacrificius prodit, cum hæc abrogata voluerit in

> Nov. Test. utpote finem & complementum in Messia, sive Jehova ju-Aitia nostra, fortita. Oracula sua ita claudit (Hos. XIV, 10.) quis est sapiens, ut intelligat illa, prudens, ut cognoscat ea; quia recta sunt via

Fiducia,

Domini, & justi incedunt in illis. Ubi sane justos per sidem intelligit, eosque non cœcos, nec stolidos, sed intelligentes, prudentes & Assensus. illuminatos esse declarat. II. De Assensu passim quoque Prophetætestantur, & cumprimis urgent, ut Israëlitæ firmo assensu recipiant comminationes haud tantum sed etiam promissiones, exemplo Ninivitarum, de quibus Jonas memorat III, 5. quod crediderint Deo nuncianti excidium, & refipuerint. III. Fiduciam vel ipfa vox חמונה Emuna indicat, cujus emphasin Paulus præclare expressit & ursit potissimum ex Habac II,4. docuitque eam esse perseverantiam & ènm-Coμένων σωσσασιν, Hebr. 10, 35. A. 11, 1. Credere & confidere, 12 & חום, pro iisdem habent sacri Scriptores, & unum per alterum explicant, Mich. VII, 5. imò speculari & sperare non alio sensu usurpant, ibid. v. 7. Ego autem in fehovam respicio, expecto Deum salutis mea: v. 9. ut videam justitiam ejus, eam habeam, accipiam per fidem, quando litigaverit litem meam, me absolverit à peccatis, quibus iram ejus promeritus, & portare etiam coactus sum. Hincque simul constar, stat, Articulum totum de Justificatione per processum forensem describi. Unde ejus forma & ratio facile innotescit, quam idem Michas Forma. eodem capite v. 18. & 19. fignificanter expressit per condonare iniquitatem, transtre prævaricationem, non tenere iram in aternum, subigere vel supprimere iniquitates, projicere in profunditates maris omnia peccata. Vulgo dicunt, justificationem consistere 1. in non imputatione sive remissione peccatorum, qua pulchre hic à Micha, nec uno modo descriptaatque depicta est: 2. in imputatione meriti Christi; quo retero Hol. X, 12. donec veniat Dominus, & perfundat super vos pluviam justitie, i. e. donet justitiam imputatam, prout supra expoluimus. Huc similiter Zach III, 4. 5. pertinet, & argumentum egregie illustrat. Quos Deus justificet, colligi pariter è superioribus potest. Cum Objectum, enim justificare idem declaret ac à peccatis absolvere, peccatores utique five impii justificantur, verum non qua tales funt manentque, led pœnitentes & credentes. Malachias proinde dixit, timentibus nomen Domini exoriturum Solem justitita, III, 20. Filiæ Zion & Jerusalem, id est, fidelibus venit Messias justus, ut suam ipsis justitiam donet, Zach. IX, 9. Tameth enim omnibus justitiam amillam promeruerit & dare paratus sit, soli tamen pænitentes & credentes eam reapse consequentur. Deus libenter salvare vult per Dominum Deum omnes homines, sed multi Regem justitiæ & Salvatorem respuunt, & sua culpa pereunt. Qui autem revertuntur, & quærunt Dominum Deum atque Regem, pavidique accedunt ad eum & ad bonitatem ejus, Hof. III, 5. justificantur & salvantur. Quæ quantaque beneficia obtingant iis, qui oblata bona apprehendunt, vix satis dici potest. Nominabimus tamen nonulla, à Vatibus nostris tacta, ut sunt 1. adoptio Effectus. in filios i. populum Dei. Apud Holeam Deus ait II, 1. futurum, ut qui lo ammi, non populus Dei fuerit, vocentur filii Dei vivi. v. ultimo: Dicam non populo meo, populus meus es tu. 2. Abundantia bonorum cœlestium, indicata corporalibus rebus vel phrasibus inde desumtis, 1ed ad lublimiora, pro styli prophetici ratione transferendis. Exaudiam cœlum, & cœli exaudient terram, ut dona Spiritus largissima defluant, qualia funt pax spiritualis & quies ex vulnerum sanatione orta, Hol. VI, 1. latitia, Joël II, 23. Zach. IX, 9. & alia innumera beneficia, quorum summa Hos. XIV, 6. 7. 8. legi potest: Speciatim inhabitatio Dei, Sophon. III, 17. Zachar. 11, 14. 15. sive unio sidelium

cum

Affectio,

cum Christo mystica, Hos. II, 21. sl. Ita multis modis Deus in sidelibus suis gloriosum le exhibebir, qui tanta munera gratis animis excipient, & Deo suo in sanctitate & justitia servient, Hos. VI, 1. segg. Mich. VII, 18. Nec est (1.) quod de horum bonorum certitudine dubitemus, quæ certissimis Dei promissionibus nititur, quam non infringunt loca Joël II.14. Jon. III, 9. Quis feit, si convertatur & igno-Cat Deus? Nam verba hæc non tam dubitantis sunt, quam bene sperantis & opem Dei desiderantis. Optime Lutherus in citato loco Joel Tom. III. Jen. Lat. f. 504. Loquitur ad modum perterrefacta conscientia, qua vix tandem post adflictionem erigitur, & incipit respirare ad spem & bonitatem Dei. Porro est hac phrasis Hebraica, que non dubitationem sed affirmationem significat, cum voto, ut si dicam Germanice: Er wird fich / ob Gott will / noch wenden. Virumque enim sipnificat, spem mutationis & votum. Latine non ita bene reddi potest. (2.) Eandem elle justificationis rationem & fuille, ex quo Occonomiam gratiæ Deus instituit, patet ex locis Propheticis ab Apostolis adductis, inprimis Paulo, Rom. 1. Gal. 3. Ebr. 10. & 11.

#### LOCUS XII.,

DE

#### UNIONE MYSTICA.

Caufa effi-

Vator noster, imo tota SS. Trinitas, homini sideli quam arctissime jungit, eique gratiam & benesicia sua omnia obsignat. Unio myssica vulgo dicitur. Totum hoc mysterium apud Hoseam II, 21. 22. his verbis continetut: Et desponsabo te m hi in aternum &c. Alloquitur hic Salvator Ecclesiam suam, eique amorem & unionem indissolubilem modo singulari spondet; Pater tamen & Spiritus S. excludi non debet, cum sit opus ad extra. Unde quidam interpretes verbum desponsandi ter repetitum ad SS. Trinitatis mysterium respicere putant, nominatim Tarnovius, cujus hæc sunt in locum verba: Sicut in nomine trium personarum Divinitatis bapuzamur: ita unaquaq, S. Trinitatis persona hanc desponsationem procurat. Filio tamen peculiari ratione sponsalia tribuuntur, qui solus noster sponsus vocatur, & ad

& ad hunc actum non tantum efficienter sed & terminative & modo quodam interiori concurrit; qui etiam ejusdem causa meritoria est: Meritoria. cum enim per peccata avulsi à Deo essemus, ipse nos in justitia, judicio, gratia & misericordia Deo iterum reconciliavit, & adduxit. Hocque beneficium omnibus promeruit, licet ejus non omnes fiant participes, propter defectum fidei, quam sponsus Christushis verbis exigit: Et desponsabo te mihi in side, & cognosces Dominum, i.e. non per cœcam fidem me tibi desponsabo, sed per veram & salutarem, que notitiam bear Jewws includit. Que sunt media foederis gratie, Media. ea etiam desponsationis mysticæ media sunt; ita connexio nos argumentari docet, Hof. II, 20. ff. Atverbum & Sacramenta &c. E. Ma- Materia, teria desponsationis sunt ex una parte sponsus, Christus Deav Dewnos, qui lecundum utramque naturam proprie & indistanter cum homine fideli unitur: ex altera sponsa, Ecclesia & quælibet anima sidelis. Ecclesiam enim Christus alloquitur ארשתיך desponsabo te mihi in fide. Omnes igitur illi subjectum desponsationis sunt, qui vera salvificaque fide oblatam sibi gratiam apprehendunt. Forma uno desponsationis vocabulo ter repetito exprimitur, indeque recte infertur, unionem conjunctionemque veram, realem & arctissimam hic declarari inter Christum & sidelem animam. Nam desponsandi similitudo non tantum mutuum favorem, led & majorem corporum propinquitatem & secuturam cohabitationem infert. Christum igitur cum fidelibus juxta suam substantiam propius conjungi, pie credimus. Potest ineffabile hoc mysterium à contratio aliquo modo illustrari è Hos. IX. 11. ubi Deus ab impiis Ifraëlitis discessurum se minatur. Quod discedere sane non est, donis suis tantum eos destituere, privare, omnemque gratiam subtrahere, sed illa præsentiæ quoque substantialis ratione (interprete B. Schertzero.) Finis est certa fidelium perluasio de gratiosa Dei presentia, assistentia & propensissima voluntate, obfignatio item beneficiorum à Christo partorum, firmissima demum futuræ gloriæ cum sponso participandæ fiducia. Effectus est largistimæ dotis communio, quæ in nostro textu justitiæ voce exprimitur & omnia beneficia includit. Ubi enim est justitia, ibi vita & salus æterna est. Hoc fædusæternum esle ex parte intentioneque Dei, fatis constat ex verbis: Desponsabo te mihi in aiernum, licet per peccata prozzetica rumpi à renatis, sed tamen, si resipiscant, redintegrari potest.

Forma

SUSPENIE .

Finie.

OCUSE

## os ) 66 ( So LOCUS XIII.

#### REGENERATIONE.

Uia inter fines justificationis adoptio in filios Dei , ac æternæ hæreditatis adeptio, numeratur, facile inde regeneratio colligitur, quæ toties indicatur, quoties Deus promisit, se velle suorum Deum & Patrem, eosque suos filios vel populum esse, Hos. II, 1.25. Fideles populus & hareditas Dei vocantur, Joël III, 2. opus Dei, Hof. VIII, 14. minua, Ephef. II, 10. Nemo autem fit filius aut populus Causa effi. Dei, nisi per regenerationem. Hoc opus tribuitur Patri, Malach. I, 6. Filio, Hof VI, 2. vivificabit nos &c. ut vivamus coram eo. conf. 8. Petr. 1, 3. De Spiritu S. verba Joël II, 1. capienda sunt: Effundam Spiritum meum super omnem carnem &c. Mater est Ecclesia vera, Zion & Jerusalem i avw. Hinc utriusque filiæ fit mentio, Zachar. IX, 9. Causa movens est misericordia Dei , Hos. II, 25. Miserebor lo ruchamæ, & dicam non populo meo, faciamque, ut su populus meus, per gratiam & misericordiam. conf. Hos. XI, 8. Meritoria Christus est. Hos. Meritoria, II, 21. f. VI, 2. Media sunt verbum Evangelii s. promissiones, Hos. II, 16. & Sacramenta, ut suis locis ostendemus. Forma in spiritualis vitæ lucisque communicatione consistit, ut homo ex Deo natus & vivificatus Deum vere & vivide cognoscat, Hos. VI, 2. 3. Deumque fuum Deum & Patrem appellare queat, Hos. II, 25. Malach. I, 6. Effectus. ejusque naturam referat, divinæque naturæ particeps reddatur, sic-

LOCUS XIV. DE

que homo novus, filius & populus Dei vivi fiat, Joël IV, 2.

#### RENOVATIONE ET BONIS OPE-RIBUS.

Egenerationem Renovairo excipit, quâ propter remanens inhabitansque in justificatis & renatis peccatum, semper in hac vita Ad eam toties Prophetæ cohortantur, quoties vel fanctificationem vel studium bonorum Operum inculcant. Hoc autem frequenter satis eos facere liquet, nec probare, aut distincte Renovationem tractare attinet, Itaque conjungemus caput utrumque, & quod

ciens,

Movens.

Mcdia.

Forma,

quod ajunt, una fidelia duos parietes dealbabimus. Id tamen simul operam dabimus, ne unum cum altero confundamus. Renovationis vox late accepta etiam regenerationem & vivificationem complectitur, aut hæcillam includit. Huc verba fidelium spectant Hos. VI, 2. vivificabit nos (Messias) & excitabit nos, ut coramipso vivamus, sancte & inculpate. Ex quo loco breviter omnia eruere vel indicare de Renovatione possumus. Qui nos renovat, & vires novas dat, Christus est, Causa effic. ejusque Spiritus, quem effundit, Joël III, 1. 2. Subjectum funt vivifi- Subjectum, cati, justificati & fideles, sive filij Dei vivi, Hos. II, I. populus Dei, ibid. Justi ambulant in vius Domini rectis, Hos. XIV, 10. vivunt coram facie Domini, & ambulant in novitate vitæ, ceu Paulus explicare videtur verba Prophetica, Rom 6,4. Hulsemannus Prælect, in Form, Conc. Art. XII. p. 589. & 592. formam renovationis nervole sic descripsit: Forma, Est perfecta conformatio intellectus, voluntatis & appetitus, ad normam legis aterna &c. sive simultanea motio à Deo & homine profecta, conformans intellectum, voluntatem & appetitum hominie legi divina, tum in cognoscendis, tum in faciendis. Quam ex Hos. VI, 3. facile probabimus. Nam ubi vita Dei & ex Des est, ibi conformatur homo Deo. Jam vero dicit Vates de renatis & vivificatis: ut cognoscamus & persequamur cognoscere Dominum. En conformitatem in cognoscendis & faciendis! Huc etiam refer sacrificia spiritualia, quorum mentionem facit Malachias I, 11. quæ mortificationem veteris & vivificationem novi hominis arguunt. UndeHof. VI, 6, ait Deus, se misericordiam velle, & non sacreficium, & cognitione Dei pra holocaustis delectari. Finis utique gloria Dei major est, quam filii Dei vivi quærunt omni Finis. & studio, ut Pater cœlestis glorificetur, & non habeat amplius, de quo conqueratur, Malach. I, 6. si Pater ego, ubi gloria mea? Homo autem ita redditur ixavos ad omne opus bonum, quod facit, tanquam arbor bona, unde nonnisi boni fructus proveniunt. Executio igitur & exercitium bonorum operum è Renovatione ceu effectus proma. nat, hincque tota Bonorum Operum ratio facile constat. Nam causa Causa & & subjectum illorum eadem sunt, quæ renovationis, nimirum fide- Subjectum les & renati, sive sides viva. Justus per sidem suam vivit, Habac. I 1,3. & oftendit fidem luam ex operibus. Florescit sicut lilium, radices agut sicut Libanon & instar olea est; Hos. XIV, 6. 7. Per sidem accipitur Spiritus S. qui agit fideles, ut induant novos affectus & edant bona

opera,

Forma & noima.

Finis,

opera, eaque persequantur & quærant Dominum, ejusque vias ament & in iis ambulent cum delectatione; impii autem & pravaricatores iis offenduntur, & impingunt, utpote destituti vita & luce Spiritus. Quare quæ faciunt, mala funt, licet bona videantur, v.g. facrificia offerre, orare, cantare &c. Amos V, 21. 22. 23. Hof. VIII, 13. Mich. VI, 7. quia non ex corde bono nec ex fide, quæ bonæ voluntatis & justæ actionis genitrix est, proveniunt. Non enim satis est ad bonum opus, ut aliqua ratione juxta Legem divinam, tanquam normam, fiat; sed ut Deo placeat, ex fide & purgato corde fiat, necesse est. Quando Deus conflat & purgat filios Levi, tunc offerunt munus spirituale in justitia, & gratum vel suave est Domino sacrificium, Malach. III, 4. Finis triplex est. 1. Gloria Dei, quam ipse Deus & Pater noster cœlestis fummo suo jure postulat, Malach. I, 6. Filius honorare debet Patrem, & fervus Dominum suum. Quod si igitur Pater ego sum, ubi gloria mei; & si dominus sum, ubi timor mei est? Qui non omnia ad gloriam Dei faciunt, contemnunt nomen ejus, ibid. & vers. segg. 2. Propter nes ipsos facienda sunt bona opera, ut certi simus de vera & viva side, nos per fidem vivere, s. vivificatos este. 3. Propter proximum. Conversi enim & fideles alios similiter ad pænitentiam & fidem excitant, Hof. VI, 1. ite, agite, convertemur ad Dominum. Ita Jonas & Rex Ninivitarum incolas urbis maximæ, exemplo & opere à via mala re-Necessitas, vocabant, Jon. III, 3. sl. Necessaria este Bona Opera, multoties indicant Vates. Quarite bonum & non malum, ut vivatis, & certi sitis, quod in Deo vivatis, dum opera bona facitis &c. Amos V, 14. 15. Mich. VI, S. Indicatum tibi est, homo, quid bonum sit, & quid Dominus a te requirat &c. Malachias proinde memoriam Legis Mosis inculcat sub finem Prophetiæ suæ. Cave tamen inferas, bona opera esse meritoria vitæ æternæ, quia justus fide sua vivit & vivet in æternum,

LOCUS XV.

LEGE DEL

I. Morali.

Uia Lex bonorum operum norma est, de ea convenienter nune agemus. Lex sumitur latissime a) pro universa doctrina divini-

tus patefacta; quo modo etiam Evangelio convenit, & Fædus Dei dicitur, Hof. VIII, 1. Mich. IV, 2. b) profaciendorum fugiendorumque regula, ad quam Prophetæ Israëlitas sæpius revocant remittuntque, & de ejus obliviscentia, Hos. IV, 6. & neglectu VIII, 12. conqueruntur, adeoque legem vitæ actionumque elle regulam, fatentur, ac proinde ejus memoria sedulo commendatur, Malach. III, 22. c) in genere pro illa parte librorum Moss, in qua leges descriptæ sunt, Hol. VIII, 12. & legem Moralem, Ceremonialem & Forensem seu Judicialem complectitur. Mal. III, 22. d) Synecdochice pro rigore legis, ut gratiæ opponitur, unde dolabra vocatur, Hof. VI, 5. Syno-Synonymu, nyma legis præcipua sunt, Fædus, Hos. VIII, 1. XIV, 10. magnalia, VIII, 12. pracepta, judicia, Malach. III, 22. (Plura Synonyma Locus de Scriptura S. p. 4. suppeditabit.) Nec hæc vocabula prorsus Synonyma funt, sed, ut vulgo statuunt, triplicem Legem declarant, ita ut הורה fit Lex moralis, f. doctrina operum, המים Leges ceremoniales, statuta, dirawuala, ac modun Leges forenses, neinara, significent. Qua de revid. Chemnit. p. 2. L. L. de Lege c. 1. & 4. Deus vero O. M. Caufa effilegem hanc solenniter promulgavit, ac proinde dicitur Lex Dei, vel divina, Hof. IV, 6. fædus fehova, VIII, 1. Lex, quam ipfe Deus mandavit, Malach. III, 22. scripsit & prescripsit, Hos. VIII, 12. Ratione ministerial. ministerii Lex Mosis servi Dei vocatur, Malach. III, 22. qui omni Subj. Cui Itraelitico populo istam notam fecit. Nihilo tamen minus ad omnes Ratione homines spectat. Ita enim in omnium auribus & cordibus personat, Promulgat, etiam respectu habito ad tempora Novi Testamenti: Recordamini legem Mosis servi mei, cui pracepi in Chorebo. Sicut autem Lex in genere, ita & divina cumprimis duplicem vim habet, directivam & coa-Elivam, circa facienda & fugienda, quod ex Concionibus Prophetarum undique & luculenter apparet. Obligat homines vel ad perfe-Cissimam obedientiam, ratione partium, graduum, & perseverantiæ, Malach. III, 22. ubi verbum 757 præsentiam speciei s. cogitationis & affectus circa rem in animo fignificat, (vid. Coccej. Lexic. p. 201.) vel ad pænam. Atque hinc etiam fines & usus Legis facile innotescunt, nec multa de re satis nota dicere necesse est. Summa Legis Moralis in Decalogo five X. præceptis confistit, quorum omnium mentionem faciunt Prophetæ, quoad primam & secundam tabulam.

Divilio.

materia.

Forma,

Ulus.

DE

H 2

#### DE PRIMA TABULA.

Mandata,

I. Pracept. Ultus verus, qui in I. pracepto pracipitur, est a) Agnitio Dei, Hol.XIII, 4. & ego sum Dominus Deus tuus ex terra Ægypti, & Deum preter me non cognosces. confer. Hos. IV, I. VI, 6. B) Timor, Malach. I, 6. quæ fibi promissiones proponit, Mich. VI, 9. Mal. III, 16. 17. 20. & comminationes iræ Dei, Mal. III, 18. ac exempla ponarum in Judæis inprimis conspicua. y) Dilectio ex paternicate fluit, Mal. I, 6. Si Deum Patrem cognoscimus, eum tanquam Patrem diligere debemus. 8, Fiducia, de qua in Loco XI. de Justif. pag. 62. Falfus cultus f. Idololatria omnis passim prohibetur, sive sit I. crassa generatim, gentilium, sive Judæorum olim. Quemadmodum verò gentiles inprimis in ipso adorationis objecto errabant, Sophon. I, s. sic Judzoorum error circa modum verfabatur, quod in locis nemorofis facrificia mactarent, aut libamina effunderent, Hol. IV, 13. aut statuas in honorem idolorum erigerent, X, 1. vid. Præfat. Luther. in Prophet. hac de re. Deum ipsum Israelitæ Baal vocarunt, h. e. per Baalem verum Deum colere voluerunt, quam colendi rationem cum nomine Deus repudiavit, Hol. II, 10. 15. XI, 2. Sic mogodyneia Exod. XXXII, 8. rejicitur, Hof. VIII, 4. c. De turpitudine autem, vanitate & impotentia fictitiorum ejusmodi Deorum agitur, Hol. IV, 12. VIII,6. XIII, 2. Habac. II, 18. 19. Mich. V, 13. corumque cultores Scriptura vocat filios fornicationis, Hof, 11,6. vaccas lascivientes s. refractarias, IV, 16 filios alienos, Hol. V, 7, Onagros sibi relictos, VIII, 9. vitulas edoclas amantes triturare, X, 11. vanos, XII, 12. Respectu effectuum scortationes vocantur, Hol. II, 4. adulteria, ibid. mendacia, Hol. VII, 1. 3.13. XII, 1. Mich. I, 14. Nah. III, 2. terricula, Hof VIII, 4 ama-

> ritudines, XH, 15. dolores parturientus, XIII, 13. aversiones, XIV, 5. abominationes, Nah. III, 6. vanitates, Hof. XII, 12. & quidem mendaces , Jon. II, 9. Quare Ephraimitæ à Spiritu S. affimilantur columba seducta, Hos. VII, i i. arcui doloso, ibid. hominiterribilialoquenti, XIII, I. II. Subtilis & interior in corde latens conspicitur, cum Deos nos ipsos facimus per αυπλαθείαν s. Φιλαυθίαν, si neglecto merito Christi propriæ justitiæ aut Bonis nostris Operibus confidimus, Am. VI,13. quo cordis superbia & deceptio proditur, Obad. I, 13. vel Homines alios, corum auctoritatibus cedendo, Mich. VI, 16. illisque præ Deo

Interdicta

confidendo, Hof. V, 13. Hoc Michas VII, 5. improbat : vel Creaturas & res terrenas, Hof. 11, 7. VII,14. Hinc Luther Tom. VIII. Witteb. f. 162. aic: Der Bauch ift in allen Religionen der gewaltigste Abgott. Cum vera Dei agnitione pugnant ignorantia, simplex Hof. IV, 1. Deus speciatim. conqueritur quod non sit notitia Dei interra: & affectata, Hos. II, 10. Luther. Sie wills nicht wiffen. IV, 6. V, 4. VII, 10. XIII, 6. Timori Dei opponitur Securitas, Hof. VII, 10. XII, 9. Amos VI, 3. Obad. 3. Jon. I, 5. Hypocrifis, Hol. V, 6. VI. 4 VII, 8. 16. X, 2. XII, 1. Superfitio, quo omnis Derolononeia spectat, s. cultus non mandatus verbo Dei, qui etiam, quando vero Deo præstatur, idololatria est, Hos. V, 6. VI, 6. XII, 12. Amos IV, 4.5. V, 21. legg. Jon. I, 16. Mich. VI, 7. Timor servilis, qualis in nautis erat, Jon I, f. 10. 16. Dilectioni Dei opponitur dilectio mundi , Amos. VI, 1. Hof. VIII, 14. Odium Dei omnibus innatum, Soph. I, 6. De quo impatientia, Deo irascens & adversus eum in ærumnis murmurans, in Jona conspicua, IV, 1. legg. testatur. Prava inclinationes, ut downa in cibo, Amos VI, 4. ac potu, Hol. VII, c. Amos VI, 6. mulica lasciva, v. 4. Super cordium non sentiens ardentissimas divinæ dilectionis flamas, quo Israelitæ inprimis fascinati fuerunt, ut ex conjugio Prophetæ typico Hos. I. II. III. & querulis concionibus apparet. VII, 13.15 IX, 10. XI, 1-4.7. XII, 9. XIII, 6. Fiducia denique opponitur Desperatio, Hos. X, 8. & Prasumtio, quæ propriis viribus confidens, fine verbo Dei & fine vocatione sperat. Hof. VIII, 13. In II. præcepto vera Dei invocatio mandatur, quæ II. Præcept. ht corde, & ex primo præcepto præsupponitur, qualis erat Jonæ pre- Mandatum catio, II, 2. Qui invocandi modus ex precantis ardore æstimatus, apud Deum omniscium clamor est. Ore, per puram sinceramque verbi divini prædicationem; exemplo Amosi VII, 10. segg. Jonæ, III, 3.4. Per confessionem doctrinæ, Amos VII, 14. 15. Jon. 1,9. Per invocationem & adotationem, Hof. XIV, 3 Joël. III, 5. Zephan. III. 9. omni in loco, ut Jonas ex visceribus piscis oravit, II, 2. Per vota ad Dei honorem, quæ vel in necessitatibus & periculis fiebant, vel extra discrimina rerum. Adflicti enim non tantum ad Dominum elamabant, sed adjecto voto aliquid promittebant, quod gratitudinis loco Deo offerre vellent. Jon. I. v. ult. II, 10. Per juramentum legitimum, i. e. in rebus licitis, justis, bonis &c. per veri nomen Dei, qui ipse quoque jurat, AmoslV, 2. VI, 8. Opere, in tota vita gratias H 3

Interdictu. Deo agendo. Mich. IV, 5. Interdicitur vero in hoc præcepto nominis divini profanatio, quæ committitur corde, ejusdem contentu & neglectu scientiæ Dei, Hos. IV, 6. auditus verbi, IX, 7. oblivione Dei, VIII, 14. XIII, 6. Ore, falsa docendo, ut olim falsi Prophetæ fecerunt. vid. Prolegom. Theolog. noftræ §. IV. p. 3. Qualem concionatorem Amolum Amalias facere volebat, Amos VII, 10. legg. Peccata non confitendo. Sic Israelitæ arcui doloso comparantur, Hos. VII, 16. Preces omittendo. Hof. VII, 14. Laudemve Dei reticendo, quod faciunt, qui benignitatem Dei de se relinquunt, ut nautæ, Jon. 11,8. Juramento falso, quod prohibetur, Hos. IV, 15. Zach. VIII, 17. gravissimeque Deus illis comminatur, qui per illum, qui non est Deus, jurant, Amos VIII, 14. Sophon. I, 5. Zach. V, 3. Opere, fallum Dei cultum introducendo & ad abusus connivendo, ut Jeroboam Rex, & Amasias sacerdos, Amos VII, 10. fecerunt, ac Israelitæ, quod ex III. Prace-Vatibus undique apparet. III. Præceptum sanctificationem Sabbathi ptum. aliorumque festorum urget, quod Prophetæ etiam sæpissime faciunt. Joël II, 15.16. Et secus facientes redarguunt, Hos. IX, 5. Amos V, 21.22.23. VIII, 10.

#### SECUNDA TABULA.

II, 7.

Vartum præceptum obedientiam erga Parentes & Superiores IV. Przc. injungit, Malach. I, 6. V. Præceptum omne homicidium pro-V. Pracept. Interdictu. hibet, five occidantur externa manu alii, vid. Amos I, 11. ubi anne-Auntur simul pænæ, Hos. 1,4. IV, 2. VI, 8. XII, 15. Joël IV, 19. Mich. III, 10. VII, 2. Nah. III, 1. Habac. II, 8.12.17. five interficiamus nosmet iplos, autogeneia. Quare Jonas I, 12. mortem fibi conscire religiosum duxit : sive interne committatur, cordis cogitationibus, Amos I, 11. Zachar. VII, 10. confilio & auxilio, Amos VII, 10. Huc & ωπάθεια Stoica, pertinet, quam Deus aversatur, Amos VI, 6. Our bibunt in phialis vinum, & electis unquentis se unqunt, & non super contritionem foseph condolent. Flendum cum flentibus, Obad. 12.13. Mich. VII, 8. Cum justitia distributiva crudelitas nimium Mandatum pænas exasperans pugnat, Zach. I, 15. Charitate itaque erga proximum opus erit, exemplo Jonæ qui solus perire matuit, quam secum alios, I, 12. In VI. Præcepto adulterium vel omnis impuritas, incestæque consuetudines prohibentur, & subinde reprehenduntur, Hos IV, 2, Am.

II, 7. Cum temperantia Ebrietas pugnat, quæ ad Venerem invitat, Hof. IV, 11. Amos IV, 1. Habac. II, 15. Contra præcipitur Castitas, Mal. II, 14. ubi edictum Jehovz, de non contemnenda uxore, eo quod ipsa socia sit, & conjux fœderis. Contra VII. Præceptum furto pec- VII. Præce catur, quod in omnibus ordinibus committitur, a) Ecclesiastico, ubi Interdictu. ex pietate seu religione quastus fit. Quod Deus olim sacerdotibus Vet. Test. objicit, Hos. IV, S. Peccata populi mei comedunt, idem nos de sacrificulis præsertim dicere possumus, qui pauperi morienti vix unam Millam impendunt, in divitis vero gratiam multas decantant. B) Politico. Pertinent huc Principum injusta expilationes, egenorumque violenta opprellio, Amos II, 6.7. III, 9.10. IV, 1. Amos V, 7, 10. II. 12. VI, 3.12. Mich. II, 2.8.9. III, 2.3.9. 10.11. Habac. II, 9. Lapides v. 11. de pariete clamare dicuntur, quando cum oppressione pauperum & injustitia domus est exstructa. Soph. III, 3. Zach. VII, 10. Δωρη Φαγία, Mich. VII, 3. Προσωποληψία, Malach. II, 9. γ) Oeconomico. Peccatur in publicis negociationibus, contractibus & commerciis, merce vitiola, precio inæquali, Amos VIII, 6. pondere, Hol.X, 11. 9. moneta, Am. VIII, 5. Mich. VI, 10.11. fraude verborum, Mich. VI,12. captatione temporis & occasionis caritatis, Amos VIII, 5. sub prætextu & specie juris, Amos II, 8. Sophon. III, 3. Nec minus quoque extra contractus peccator, cum antiqui agrorum domuumque termini moventur, Hof V, 10. Amos I, 13. Contra vero justitia præ- Mandatum cipitur, Mich. VI. 8. Zach. VII, 9. 10. VIII, 16. VIII. Præceptum falfum VIII. Præce testimonium in fero inprimis prohibet ; si innocens læditur, damnatur, Interdictu. vel ejus causa protrahitur, Mich. VII, 2. 3. item Oeconomico statu, machinationes, & cogitationes malæ proximo nocendi, Zach. VII, 9. 10. allerlen Rancfe / desideria vel concupiscentia fraudandi, WASOVEžία &c. Mich. II, 1 2. Contrà rectum linguæ usum imperat, specia- Mandatum tim veritatem, Zachar. VIII, 16.19. & candorem, VIII, 1. IX. & X. IX. & X. Præceptum distinguuntur, cum illud de actuali, quatenus adfectus Piæceptum cordis & voluntatis consensus complectitur, Mich. II, 1.2. hoc vero de originali concupiscentia agit. Scriptura etiam non primam tantum inclinationem, sed consensum & machinationes etiam nomine concupiscentiæ intelligit. Zachar. VII, 10. VIII, 17.

6. II Lex Ceremonialis, quatenus unicum illud propitiato- Ceremonirium sacrificium in ara crucis à Christo Nov. Test. cœlesti Patri oblatum ali. præsipræfigurabat, divina constitutio est. Ejus igitur idem autor est, qui legis Moralis. Nec objici potest, Hos. VI, 6. ubi nolle se sacrificia & holocausta Deus dicit; quia comparate ibi & de tempore Messia loquitur, opinionemque de opere operato damnat. Videamus igitur I. facrificantes personas, Sacerdotes, inter quos eminet Pontifex maximus, Hagg. II, 2. 4. & Zachar. III, 1. qui Christi typus fuit, Hebr. 5,7.9,7. &c. Cap. 10, 11. 12. Quæ partes ejus fuerint, quasque Christus impleverit, suo loco diximus, & dicemus. Reliquorum Sacerdotum inter alia erat, congregare ad solennitates diesque sestos populum, Joël I, 14. II, 16. Pænitentiam pro se ac aliis indicere, Joël I, 13. quod inter atrium & altare plerumque faciebant, II, 17. de lege respondere, docere, controversias dijudicare, Hagg. II, 11. segg. Malach. II, 7. quæ omnia etiam Doctor ad justitiam, Messias implevit. Ad II. res ut alia taceamus, instituto non adeo inservientia, Sacrificia cumprimis pertinent, quorum notanda (1.) Materia, animalia pura, & vitiorum Lev. XXII expressorum expertia, ut Christum omnis omnino labis expertem luculenter referrent. Unde si vel manca, vel cœca erant, aut alia parte laborabant, repudianda erant & repudiabantur, à Deo saltem, quando ab avaris Sacerdotibus admittebantur, Malach. I, 7. 8. 12. ff. III, 8. (2.) Forma, fi ad complacentiam Dei referebantur, non tantum in ceremoniis consuetis consistebant, sed in fide, cumprimis Christum intuente. Alioqui, si ex opere duntaxat operato, cultu spirituali sideque in Christum destitutis offerebantur, Deus illa abominatus est, Hos. V, 6. VI, 6. IX, 4. Amos IV, 4. 5. V, 22. Mich. VI, 6 7. Zachar. VII, 5. 6. Malach. I, 10. 11.12.13. vid. Apol. August. Confess. de Sacrificio p. 246. seq. Quam suam displicentiam Deus subtractione benedictionis ostendit, Joël I, 9. 12.13. Amos IV, f. legg. Hagg. H. 16.17. At si legitimo modo omnia fiebant, omnes benedictiones promittebat, Joël II, 12. Hagg. II, 18.19. (3.) Finis igitur potissimum spectandus, qui duplex erat, unus legalis, quatenus atrocitatem & reatum peccatorum respiciebant, inque memoriam revocabant. Hinc Paulus Hebr. 10, 3. dicit, iis factam commemorationem peccatorum. Alter Evangelicus, quatenus Christum præfigurabant. Huc spectabat sanguis fæderis, Zach. IX, 11. de quo supra, & repudiatio sacrificiorum, Christo adventante eaque implendo abrogante, Hol. III, 4. feq. VI, 6, Malach. I, 11. ut nullus

nullus amplius in Nov. Test. locus sacrificiis sit, quam spiritualibus, Hof. XIV, 3. conf. Hebr. 13, 15. Malach. I, 11. III, 3. Zachar. XIV, 20. 21. vid. D. Præs. Theol. Jud. p. 219. s.

6. III. Lex Forensis apud Hebræos non à foro dicebatur, ut Forens, sen apud Latinos, quia illi lites omnes sub portis dijudicabant, Amos V, Judicial. 12, 15. Zachar. VIII, 16. conf. Deuter. XXII, 15. Qualia fuerint ישמעט judicia, aut leges, nihil opus est è Pentateucho recensere. Corrupta verò judicia Vates subinde arguunt, Hos. IV, 1. Il. Amos II, 6. IV, I. f. Mich. III, I. feqq. Finis harum legum erat vel politicus, qui notus, vel discretivus, ut populus Hebraicus ab aliis gentibus distingueretur, inque eo Ecclesia ulque ad Messia tempora conservaretur, post quæ urbe & regno propter incredulitatem Judæi exuti, jamdiu sine Rege & Principe sedent, Hol. III, 4.

#### LOCUS XVI. DE EVANGELIO.

Gregius de Evangelio locus est Nah. II, 1. ecce super montibus pe-L des evangelizantis, pacem proclamantis, quem conferre licet cum Jes. Lli, 7. ubi Evangelij vox in sensu notissimo occurrit. Alibi res Evangelijà XII. Vatibus dilucide traditur, quoties ad lætitiam in Domino fideles excitant, propositis de Messia & bonis ab eo acquirendis vaticiniis; quorum summa & compendium est my Pax. Ita Zacharias IX, 9. lætum nuncium filiæ Sion & Hierosolymorum, de adventante Rege Messia, attulit, adeoque Evangelium prædicavit. Idemque alii etiam viri Dei fecere. Mich. IV, 2. dicitur הורה i. e. do-Etrina cœlestis ex Zione proditura: Lex enim proprie & stricte sic di-Eta è Sinai exiit, Nah. loc cit. Pax vocatur, & alibi passim Salus. Mal III, 20. Autor Evangelijest אלהי משע Deus falutis f. tota SS. Tri- Causa effic. nitas, Mich. VII, 7. Huc Hof. I, 7. pertinet, ubi Deus dicit: Salvabo eos per Dominum Deum illorum, Ipse quoque Messias Evangelista nomen meruit, autoremque Evangelij se demonstravit, quando in Prophetis illam gratiam prænunciavit. Prædicatio tamen Evangelij inprimis ad Novi Testamenti tempora pertinet, quæ procul dubio Nahum verbis ab initio citatis intendit. Tunc enim, secundum oracula PropheProphetica, omnibus gentibus nationibusque munera Evangelij offerri debebant. vid. Hol. XI, 9. 10. 11. Amos IX, 11. seqq. Mich IV, 1. 2. 3. V, 3. 4. 5. VII, 11. in longinguum abibit decretum, nempe doctrina Evangelij. Soph. III, 9. Tum vertam ad populos labium purum, at omnes nomen Domini invocent, ei inserviendo humero uno. Luther. Alsodann will ich den Bolckern anders predigen sassen mit freundsichen Lippen. Et in margine: Das ist das Evangelium von der Gnade Gottes/ welches uns erlöset von unsern Sunden/vers. 10. Objectum. Monstratigitur Evangelium & prædicat Christum cum beneficiis ab eo partis innumeris, gratiam speciation & elementiam Dei, liberationem ex inserno, morte, remissionem peccatorum, per sidem obtinendam, ut ex Vatum testimoniis apparet. Hos. XIII, 14. Mich. V, 2. Hagg. II, 8. Zachar. IX, 9. XIII, 1. Malach I, 11. III, 1. 22. Quæ omnia pacis voce innuuntur, Nah II, 1. confer. Mich. IV, 3. 4. V, 5.

omnia pacis voce innuuntur, Nah II, 1. confer. Mich. IV, 3. 4. V, 5.

Forma. Zach. VIII, 5. Evangelium promissiones gratuitas de gratia & justitia fidei, salute æterna &c. continet. Joël III 16. Soph. III, 17. Zachar.

Finis, VIII, 15. (vid. Loc. de Justif.) Finis & Essectus Evangelij est salus, pax spiritualis & æterna, ut ex hactenus dictis satis intelligi potest.

#### LOCUS XVII.

De

#### POENITENTIA I. CONVERSIONE.

Poenitentia Legis & Evangelij viva quædam praxis est, quia Prophetæ Conversionem & Pænitentiam non distinguunt, sed eandem eodem vocabulo exprimunt; ea nil aliud intelligunt, quam ad usum gratiæ pristinæ reditum quendam, unde lapsi pænitentiam agentes, ad sidem primam Deo marito priori Hos. II, 9. in Sacramento initiationis datam, redire dicuntur. In Ebr. est and conversi, reversi, à quo namen conversio, cujus contrarium aversio, Hos. XI, 7. XIV, 5. Prior vox nominaliter & abstractive nec in Ebraico textu, nec apud LXX. Interpretes occurrit, sed verbaliter tantum, Hos. III, 5. VI, 1. facile tamen è verbo formatur, & ex opposito intelligitur; respondet que Græcæ voci περοφή, Actor. 26, 18. μεθάνοια, Τεrminus μεταμέλεια. A motu autem locali ad motum conversionis spiritua-à quo, & ad lem vocab, and transfertur: hinc à via mala Jon, III, 8. Zachar. I, 4. quem.

ad viam rectam Christum (Joh. 14.6.) converti jubemur, Hos. III, 5. Prius terminum à quo, posterius ad quem indicat. Involvitque a) in intellectu agnitionem viæ erroneæ & rectæ B) in voluntate propolitum reflectendi cum effectu y in appetitu sensitivo odium erronez & amorem rectæ viæ, Amos V, 15. Vox pænitentiæ non uno modo Homony. in Scripturis usurpatur. Deo enim & hominibus tribuitur. Illi av Dew- mia. ποπαθώς κ ένεργηπιώς, nec notat confilium & mentem mutandi, led exterius quid. Joël II,14. His proprie & inspecie, pro toto conversionis actu sumitur. Necessitatem ponitentia nobis etiam atque etiam Existentia. commendant (1.) dicta hortantia. Hof. XII, 6. XIV, 2. 3. Joël I, 5. II, 12. Amos IV, 12. Zach. I, 4. (2.) promittentia, Hol. II, 18. fm. III, 5. VI, 1.2.3. X, 12. XIV, 5.6.7. 8. Joël II, 13.18. fin. Amos V, 4 6.14.15. Mich. IV, 5. VI, 9. Sophon. II, 3. Zach. I, 3. VIII, 13. 14. 15. Mal. III, 7.18.20. (3.) exempla Ninivitarum, Jon. III, 5. eorumque Regis, 6. Ex locis jam allatis patet, Deum Trinunum pænitentiam in nobis, Causa essic. juxta gratiolam & seriam voluntatem suam efficere. Certis tamen mediis utitur, nempe ex parte contritionis Lege, utpote qua nos in desertum spirituale deducit, Hos. II, 16. ut intelligamus desertos & privatos nos esse gloria seu imagine Dei, Rom. 3, 23. rapit & percutit. Hof VI, 1. Eo etiam terribilem Dei vocem refero, qua Leonis in-Rar è Zion rugit, Hof. XI, 1. Amos I, 2. ut peccatores fulmine Legis terreantur, prosternantur, conterantur, de peccatis doleant, & medicinam apud Deum quærant. Huc denique omnes comminationes legales pertinent, quibus Prophetarum scripta referta sunt, quasque tam diligenter ideo Vates inculcant, ut in peccatis mortuos, torpidos & fomnolentos excitent, quo peccata sua agnoscant, veros terrores & contritionem in cordibus fuis fentiant, dicantque: Ibimus, convertemur ad Dominum &c. Hol. VI, 1. Evangelicis autem promissionibus contriti & tristes eriguntur, iisque miseros ad se Deus allicit & persuadet, ceu ex verbis Hos. II, 16. solatio plenis liquet. Ego pelliciam eam in desertum. Ubi Hebr. החם cum Græc, weidam quidam conferunt; & quia de Nov. Test. tempore Propheta loquitur, de etficaci Evangelij prædicatione hoc intelligi volunt. Confer Actor. 13. 43. & 18,4. Quæ mox sequuntur verba, hanc sane expositionem confirmare videntur: Elocuturus sum ei, qua sunt ipsi cordi. ql. d. læta ac grata Evangelij doctrina eam solabor. Hinc quoque ad Jehovam

Refistibil.

hovam reversuri sele solantur: Ipse fehovah, sanabit & obligabit nos. Hæc tamen gratia est resistibilis, & media sive instrumenta, quibus Deo uti placuit, homo profanus contemnit, eique propterea injuria non fit, quando non convertitur, sed perit. Perditio ex hominibus falus ex Deo est. Gratiam Evangelicam Judæi repudiarunt; juste igitur damnati sunt, nec ante salvabuntur, quam conversi fuerint, Dominumque Deum suum & Davidem Regem quasiverint, pavidique accurram Gc. Hol. III, f. Væ autem illis, qui à Deo resiliunt, nec redire volunt ad Dominum Deum suum, Hol. VII, 10.13. Imo revocanti Deo contra nituntur, 14. vel mox iterum deficiunt, & sunt Subjectum, sicut arcus dolosus, 16. Tanta est milerantis Dei benignitas, ut quenquam perire nolit, sed omnes atque singulos ad pœnitentiam pervenire, eoque vocat totum populum, senes, parvulos, sugentes ubera,

Joël II, 16. infideles etiam gentiles, ut Ninivitas, Jon. III, 10. qui à via

Rat, hujus Convertio est prima,

continuata, DID occurrere notabis.) Stantium, quam vocant, prenitentiam profecunda.

lua mala conversi primum sunt, (ubi de conversione prima vocab.

mittit Jonas I I, Io. ut & lapforum, ficuti tota ejus poenitentialis oratio

ostendit II cap. Cumprimis hujus loci est exemplum Ifraëlitarum, qui toties quoties instar arcus dolosi relapsi sunt. Possunt ergo quoque renati gratia excidere, quod Scriptura (1.) difertis verbis testatur, cum renati retroagi à sequendo Jehova dicuntur, Zephan. I,6. (2.) exemplis Ifraëlitarum rebellantium, & gratia Dei excidentium. It. Ninivitarum, qui à Jona conversi III, 10. in impietatem relapsi à Deo abjecti funt. Nah. I, 11-14, (3.) Parabolis & fimilibus, quæ apostasiæ renatorum possibilitatem adumbrant, ut sunt illæ de Nupiùs spiritualibus cum Christo, Hof. II, 21.22. & fornicatione spirituali, quam idem Propheta typice proponit I, & II. scortum assumen-

Parzes.

Jam quod ad pænitentiæ rationem & indolem attinet, ea vel ipso verbo שום vel addito termino à quo & ad quem, vel partium elsentialium denominatione significatur. Constat enim (a) Contritione, quæ per fractionem, percussionem, Hos. VI, I. dolores parturientis, Signa inter- XIII, 13. scissionem cordis, Joël II, 13. exprimitur. Et consistit a) in peccati intima & profunda agnitione. Deus vult ut reos se peragant & agnolcant Ilraelitæ, Hof. V, 15. B) in Sensu iræ divinæ. Contremiscant omnes habitatores terra. Joël III, 1. Dum homo indignationem

do cum liberis: Typo de adultera, III. vid. Tarnov. in Hol. II, cap.

Domi-

Domini fentit, eamque fert, Mich. VII, 9. Nah. I, 6. y) in confcientiæ angoribus. Pavidi accedent, Hof. III, 5. Trepide accurrent filij inde a mari, Hos. XI, 10. ut avicula, columba. v. 11. Amos VII, 17. Mich. VII, 17. 8) in humiliatione coram Deo, Jonæ II, 3. Ninivitarumque exemplo, III, 4.6. ubi exterior cum interiori submissione erat conjuncta. Mich. VI, 8. dicitur: humiliter ambula cum Deo. conf. Mich. VII, 17. 2) in humili coram eodem confessione & deprecatione, Hol. XIV, 3. 4. () Odio & detestatione peccati, Hol. loc. cit. v. 4. Amos V, 11. Quæ omnia ex toto corde fieri debent, ut fit contritio vera, non hypocritica. Joël II, 12. Convertimini ad me in toto corde vestro. 13. Scindite corda vestra. Interim contritio ex signis externis externa, se prodit & colligitur, (a jejunio. Sic in vera pœnitentia cibo ac potu Ifraëlitæ, Joël I, 14. & Ninivitæ Jon. III, 5.7. abstinuerunt. Id quod phrasi Hebr. Propheta effert. Sanctificate, h. e. à rebus aliis communibus etiam licitis segregate. Sic Joel II, 16. sponsus de cubili suo, & iponía de thalamo iuo egredi jubentur. (b Lacrumis, quæ tanquam veræ pænitentiæ lignum ab Ifraëlitis requiruntur, Joël I, 13. ita 700 à Sacerdotibus Deus requirit, i. e. ut gestu externo suam tristitiam testentur.conf. Jer. VI, 26. Zach. XII, 10. segg. (c Cineris super caput sparsione, ut Regis Ninivitarum exemplo patet, Jon. III, 6. Mich. 1,10-(d Sacci, h. e. viliorum, fordidorum incommodorumque vestimentorumufu, Joëll, 8. 13. Amos VII, 10. Jon. III, 4. (e Pectoris perculione. Ancillæ ejus eam gementes ut columbæ ducebant, pectora sua peremientes, Nah. Il, 7. (f Capitis denique circumrafio accedit, Amos VIII, 10. Mich. I, 16. Hæc externa criteria fallibilia nonnunquam funt. Unde hypocritice & dolose poenitentes Deus ipse redarguit, eosque arcui doloso comparat, Hos. VII, 16. conf. Hos. VI, 4. Nec contritio causa remissionis peccatorum dicenda, licet Pontificii affirment, infirmis argumentis, inter alia Jon III, 10. innixi, ubi caulam hie reddi putant, cur Dominus Ninivitarum misertus fit, quia de via mala conversi sint. Verum enim verò qualitas hic corum describitur, quorum Deus misertus eft. Fructus salutaris pænitentiæ est reconciliatio cum Deo & aversio, vel certe pænarum mitigatio, non ratione contritionis, sed respectu sidei in Christum. Nec nuda hic visio, sed cognitio cum complacentia intelligitur, & sensus est, quod Deo conversio & opera de ponitentia testantia placuerint, ut Ninivitis

Fides.

Effectus.

parcere decreverit, sed inde non sequitur, Deum Ninivitarum contritione motum fuisse. Sequitur fides, quam Propheta Hoseas Ilraëlitarum conversionem prænuncians sic exprimit. Die illo vocabis me Vir mi, c. II, 18. it. v. 25. ille populus dicet: Deus meus es tu. Querent Jehovam, pavidi accedent, III, y. qui accessus tantum fit fide, Rom. 5, 1. 2. Querent factem meam , h. e. me ipsum , quod est fidei , 5, 15. Contra fidem Pontificii iniqui sunt, eamque partem pœnitentiæ esse negant, quia pœnitentiam præcedat eamque gignat, exemplum Ninivitarum objicientes, qui prius credidisse, postea demum pœnitentiam egisse dicuntur, Jon. II, 5. Ast sides historica cum salvisica confunditur; fides historica prior est contritione, sed fides salvifica contritione posterior: non enim Deus ignoscit, nisi peccata agnoscamus. Cum vero pœnitentia dupliciter considerari possit, 1. quoad essentiam, ut audivimus, 2. quoad consequentia, quibus indissolubilem nexum cum Bonis Operibus habet, h. m. si pœnitentia spectatur, Apolog. August. Confess, non repugnat, si quis tertiam partem addere velit, dignos nempe pænitentiæ fructus, h. e. vitæ ac morum in melius mutationem. vid. Phil. Exam. ordin. Part 4. p. 161. h. l. Pœnitentia priori modo spectatur, sicque Bona Opera non ejus pars sed fructus sunt. Hof. X, 12. XII, 7. XIV, 3. Jon. II, 10. III, 10. Mich. VI, 8. Quæ cum omnia legitimo modo fiant, (1.) remissio peccatorum sequitur. Reversos sanabit & obligabit. Hos. VI, I. Curabit aversionem eorum. XIV, 5. Mundabit sanguinem corum quos non mundaverat. Joël IV, 21. Mich. VII 18.19. Deus hominem à peccato conversum cum magna dile-Etione & gaudio recipit. Macar. Homil. 4. p. 59. (2.) Gratia Dei. Huc desponsatio Christi cum anima sideli facta anna cum gratia pertinet. Hol. II, 21. 22. Amabo eos benevolentia, XIV, 5. addantur vers. 6 7 8. (3.) Justificatio. Hol. VI, 2. X, 12. Joël II, 23. Mich. VII, 9. 18.19. (4.) Donatio Spiritus S. Joël III, 1.2, (5.) Exauditio precum. Hof. XIV, 9. Jon. II, 3. 8. Mich. III, 4. (6.) Salus & vua aterna, Joël III, 5. (7.) Liberatio à pœnis temporalibus, Hof. II, 23. 24. Joël II, 18.

20. 24. 25. 26. vel saltem mitigatio, Jon.

II, 10.

LOCUS

# S) 81 ( 800

#### LOCUS XVIII.

DE

### GRATIA VOCATIONIS.

Ivina gratia, ut tribus personis est communis, vocando Zach-I, 3. homines beneficiorum sanguine Christi partorum, participes reddere intendit; hinc toties vocat, quoties ad poenitentiam invitat. Is inlignis favor cum in Scriptura, tum apud Eccleliæ Doctores, gratie nomine venire solet, qui nullius meriti respectu in nos redandat. Hinc Deum Ifraelem adhuc puerum, eumque refractarium, dilexisse, & ex Agypto ad melioris sortis electionem vocasse legimus. Hof. XI, 1. Ad hanc vocationem in Vet. Test. cum ordinariis Sacer- ministerial, dotibus, tum Prophetis, Zach. loc. cit v. 4.6. in Nov. Test. Apostolis & Ministris suis utitur. Luc. 14, 17. Quemadmodum autem be- Organica. neficia spiritualia ordinarie non nisi per verbum Evangelicum nobis revelantur & conferuntur : ita hæc vocationis gratta per verbum Evangelij nobis obtingit, quando Deus ad cor hominus loquitur, live id, quod gratum, jucundum & salutare est. Hos. II, 16. (vid. Loc. de Evangelio.) Indirecte Deus per naturam, & beneficiis cœlitus datis, nos vocat atque invitat, ut iplum inde agnoscere, eique gratias agere debeamus, Hol. II, 10. Act. 13, 17. & 17, 27. Rom. 1, 21. Hic tamen proprie eam vocationem intelligimus, à qua falutaris conversio incipit. Hol. VI, 1. XI, 1. II. Cum homine Deus ut cum creatura rationis participe agit, quem ideo intellectu & voluntaris libertate instruxit, ut ex le & luo motu aliquid vel agere vel intermittere, actionesque divinas in ipfo operaturas, vel admittere vel repudiare atque repellere possit. Hoc est pellicere, persuadere, propositis bonis, Hos. II,16. ארם א trahere funibus hominis , i. e. ceu illico exponitur, בעבתות אהבה funibus amoris f. gratie. Hof XI, 4. Hæc tractio divina amore plena, attractioni moleltæ & calamitofæ opponitur, qualis ea elle solet, qua bos injecto ei jugo loroque duci invitus & cum dolore quopiam solet, (cui bovi Israëlem Deus comparaverat, Hol. X, I 1.) atque adeo id h. l. ad Ifraëlem Deus dicere velit: Etsi bos sis, non tamen funibus, quibus boves ligari solent, molestis & adfligentibus, sed humanis, omni gratia & misericordia plenis, te du-

Caufa effic.

cam: ut ex fonathane interpretatur R. Salomo farchi, attractione mi-

serationum, quæ leni suavique modo fit. vid. R. Dav. Kimch. ad h.l. Hæc tractio in Vet. & in Nov. Test. à ductione Rom. 8, 14. ita quidam distinguitur, ut ductio jam volentis ac sequacis sit, tractio etiam nolentis. conf. Dannh. Hodosoph. p. 848. Tractio tamen hæc non est physica & violenta, sed suavis, metaphorica ac moralis vel superphyfice realis. Trabit enim Deus homines non ut nolentes credant, sed ut volentes ex nolentibus fiant. Luther. Tom. II. Isleb. fol. 180. Quare homo reciproco amori divino respondere, trahentemque segui debet, nec invitanti reluctari. Quod si observat, Deus impensius eundem amare & gratiæ suæ incrementis perfundere pergit. Habenti enim dabitur. Luc 19. Pulchre Hof. XI, 3. 4. beneficia gradusque vocationis Deus memorat; assuefect ire Ephraimum, paterne duxi, gradum ita accommodavi, ut brachiis etiam susceptum portaverim, & funibus amoris traxerim &c. vid. Sebast. Schmid Comment. h. l. Hic tractus ductusque sane non est inessicax, nec simulatus, sed serius & efficax, & recte Sebast. Schmid. Rivetum hic arguit, statuentem, ita Deum Israelitas duxisse, ut eos ad se venire noluerit. Neque enim, inquit, ingenui homines sic trahuntur & tractantur. Imo tractus iste pejor est, quo bestie trahuntur, cum certum su, illas eo fine trahi, ut ve-Objectum, niant. Quam gratiam Deus populo suo præ reliquis gentibus exhibuit, eam tamen aliis non denegavit. Ita Ninivitas vocavit, & vocandas in Nov. Test. alias gentes subinde in Prophetis indicavit, ut alibi loca sunt adducta. Quod vero non omni tempore omnes gentes vocentur, dispensationi & divinæ œconomiæ merito relinquitur, eamque venerari potius quam rimari fas est. Deus sanctus & justus in omnibus luis operibus est, five, ut Hos. XIV, 10. dicitur, recte sunt vie Domini. Miseretur ejus, quæ est חמח i. e. quæ nil habet in se gratia misericordiave dignum, & ex justo judicio ad tempus gratia Dei destituitur, ut populo Judaico evenit, Hos, I, 6. sl. 11, 23. 25. Quod de gentibus quoque Paulus accipit, Rom. 9, 25, 26. & Petrus I. Epist. 2, 10. Homines etiam sæpe gratiæ vocanti resistunt, eamque repellunt, & irritam reddunt, Hol. IV, 4. 6. V, 4. VII, 13.

VIII, 3. XI, 3.5.7. Sophon. I, 6. vid. plura loca sub Indurat. caus. effic. p. 47.

LOCUS

# os) 83 ( 500 LOCUS XIX.

DE

## ECCLESIA.

Cclesia est cœtus hominum vocatorum, & varia nomina habet; Etymolo-רה מצץ כפנונו, collectio dicitur Joëll, 14. Amos V, 21. arad. אין detinuit, & fignificat collectionem hominum in unum locum, ubi aliquandiu detinentur, ac magis de statis & particularibus conventibus dicitur, quam de tota Ecclesiæ congregatione, cui melius congregatio respondet. Mich. II, f. cottus Domini. Ecclesia autem est vel I. universalis, quæ militans, ut ex accusatione Satanica & defensione Homony. Christi apparet, Zach. III, 1. 2. cui murum igneum Deus se fore pro- mia. mittit, II, 9. & triumphans dicitur, quæ ex Angeli Jehovæ promissione, Jeholuz Sacerdoti magno facta, colligitur, Zachar. III, 7. desponam tibi , qui ambulent inter adstantes illos Angelos , h. e. constituam te cum tuis posteris in Ecclesia hac militante Sacerdotem, & postea in Ecclesia triumphante in eandem dignitatem, in qua sunt Angeli Dei in cœlo. Vel II. Particularis, ratione Vet. & Nov. Test. Christi exhibendi, & exhibiti: Ad quam posteriorem omnes gentes vocatæ, eaque proinde etiam universalis dici potest, quod probatur a) è sefarum gentium cum fidelibus cohabitatione. Figuram exhibuit Holeas, quando mulierem scortatricem s. ethnicam & idololatricam, ut quidam volunt, ducere jubebatur, liberosque ex eadem suscipere. Quid enim aliud significatum fuit, quam quod Christus sibi sponsam è gentilibus desponsaturus sit, & liberos ex eadem procreaturus. Hos. I, 11. β) E sacrificio per totum orbem ab ortu Solis usque ad occasum ejus, celebrando & offerendo, Malach. I, 11. y) E sacrorum communione, ad quam læti gentiles aggregabantur. Mich. IV, 2. leq. Zach. XIV, 16. fequ. S) E gentium omnium desiderio, Christo, cui gentes nationesque adhærebunt, juxta Genes. XLIX. Hagg. II, 7. E vocatione gentium prædicta, Hol. XI, 10. 11. Joël 3, 21. Amos IX, 11. conf. Act. 15, 16. Mich. VIII, 11 12.16.17. Variis nominibus Synonymia Ecclesia insignitur. Dicitur Mater, Vxor, Hol. II, 4. Sponfa, v. 21. Virgo, Amos V, 2. Sion, Joël II, 1. 15. Amos I, 2. Mich. III, 12. IV, 2. 11. Zachar. VIII, 3. Filia Sion, Mich. IV, 10.11.13. Sophon. III, 14. Zach.

Zach. II, 14. Filia ferusalem, Soph. loc. cit. Ovile Sionis, Mich. iV, 8. Turris gregis, ibid. Mons Sion, Joël III, 5. Obad. 17 Mich. IV, 7. Mons Dei, Mich. IV, 2. Zach. IIX, 3. Mons domus Domini, Mich. IV, 1.2. Mons sanctus Dei, Joël II, I. III, 17. Obad. 16. Zach. IIX, 3. Domus Domini, Joël I, 9. 13. 14. Mich. IV, 2. Sophon. I, 9. Templum Domini, Zach VI, 12.13. Tabernaculum, Amos IX, 11. Zach. XII, 7. Sanctuarium, Joël III, 17. Hierofolyma, Joël II, 5. III, 5. 17. Mich. III, 12. IV, 2. Zach. IIX, 3. &c. Civitas, Zach. II, 5. Civitas vernatis, Zach IIX, 3. Tentoria Semi, Joël III, 21. Peculium Dei, Malach. III, 17. Populus Dei, Joël II, 18. III, 3. Hareditas Dei, ibid. Possunt etiam aliæ figuræ ex Vet. Test. adduci, utpote Candelabrum in tabernaculo ac templo, Zach. IV, z. myrteum, 7.8. quarum comparat. membra exponit D. Causa effic, Balduinus in Commentar. Zachar. Vocatio hominum ad Ecclesiam tribus personis est communis; est enim opus ad extra. Vocat Pater, Joël IV, 16. 17. Amos IX, 11. Mich. IV, 6.7. Sophon. III, 9:10. Zach. XII, 7. Filius, Joël III, 5. Zachar. II, 14. 15. 16. VIII. tot. cap. Huc pertinent omnia Scripturæ dicta, in quibus Christus sponsus, Hos. II, 21. 22. & maritus Ecclesiæ, II, 4. III, 3. dicitur. Spiritus S. per Ministerium verbi & Sacramentorum Ecclesiam mundat atque ornat, quod iphus effusione indicatur Joël III, r Zach XII, 10. Et hæc causa efficiens est Ecclesia, non tantum ratione ejus prima originis, sed & perpetuæ conservationis per inhabitationem, unde Domus Dei, Civitatis Dei, Sanctuarij, Peculij Dei, mentio fit, ceu ex Synonymis li-Impulfiva, quet. Vocatio hæe ad Ecclefiam eo nobis gratior fit, quo magis est gratuita. Hof II, 21. 25. XI, 10 conf. Rom IIX, 26. Vocat autem Ministerial. Deus per Ministros, Prophetas, Sacerdotes, Pastores &c. ut ex Loco de Minist. Ecclesiæ patebit, verbi prædicatione, sive ea sit Legis, sive Evangelij, Mich. IV, 2. & Sacramentorum administratione; hac enim ordinaria media sunt, à Prophetis usurpata; quæ qui accipiunt & vocationi obtemperant, Ecclesiæ membra audiunt. Verum non omnes vera & viva esse membra, vel Judæorum Ecclesia docet. Inter eos multi erant hypocritæ, & impii, qui in societate externa quidem erant; revera tamen non populus Dei. Nam sensu proprio vere credentes & fideles vera Christi membra sunt, cum Ecclesia, ut corpus Christi mysticum, non capite gemino, sed unico, Christo, gaudeat, Hol. II, 2. ejusque operationibus spiritualibus excitetur,

anime-

Materia.

animetur, regatur, VI, 2. 3. Quod de infidelibus sane & improbis dici nequit; quare mortua Elesiæ membra sunt. Atque hinc etiam in quo forma Ecclesiæ consistat, colligitur, quæ pro diversa considerandi ratione diversa est. Qui Ecclesiam latiore sensu accipiunt, camin unitate externæ fidei professionis, ejusdemque publico exercitio ponunt. At qui proprie sumunt, eam collocant in unione vere credentium cum Christo capite, per veram vivamque sidem, & caritatem mutuam, fratrum instar, Mich. V, 3. Malach. II, 10. Quo fine Deus Ecclesiam colligat, minime obscurum est. Supremus est gloria Dei. Quando enim Dominus in templum suum venit, Mal. III, 1. & illud gloria sua implet, Hagg. II, 8. 9. Domini gloria est. Servator autem salutis hominum causa venit, ut eam salvet & glorificet, tanquam sponsam suam, in æternum. Hos. II. Interim dum in his terris militat, eam ex variis periculis eripit, erigit & confirmat, Mich. IV, 6.7. Sophon. II, 7. falvat, Sophon. III, 13. benefacit, Zach. VIII, 15. magnificat, Sophon. III, 20. protegit virga & sceptro salutis, Mich. VII, 14. tum defensive, Mich. IV, 10. V, 5. 6. VII, 7. 8. 9. Soph. III, 11, 15, 16. Zach. II, 10, 13, III, 2, VIII, 5, 10. XII, 3,4,5,6,7.8. tum offensive, vel potius punitive, Joël II, 20. legg. Obad. 16. Mich. IV, 12. V, 9. VII, 10. Sophon. II, 8. 9.10. III, 19. Zach. XII, 9. XIV, 12. imo omnibus beneficiis & spiritualibus, Hol. XIV, 6.7. 8. JoellV, 21. & corporalibus circumfundit, Joël II, 23. fin. Amos IX, 13. fin. Zach. VIII, 12. Ex attributis adfectionibusque Ecclesiæ sequentes occur- Attributa. runt. (1.) Unitas, five avanteparajuors collectio fub unum caput, Christum; hinc unum saput sibi fideles ponent, Hos. II, 2. Unus Rex, unus Dominus, nomenque ejus unum erit, Zachar. XIV, 9. (2.) Universalitas, Sophon. III, 9. Zachar. XIV, 16. 17. (3.) Sanctitas. Ecclesia dicitur sancta imputative, quia super fidelibus nomen Dei sanctum vocatur, aut illi sancti à sancto appellantur, ob imputatam Christi justitiam & sanctitatem, Amos IX, 1.2. Zachar. IIX, 3. & inchoative, quia accepto Spiritu S. sanctitati veræ ejus membra student, Obad. 17. item comparate. quia turba selecta ex mundo est, & Deo peculiariter consecrata. Eam namque inhabitat, Joël IV, 17. Zach. II, 14. IIX, 13. hinc peculium, populus, hereditas Dei, dicuntur. (4.) Invisibilitas. Hinc pii reliquie vocantur, Amos IX, 12. Obad. 17. Mich. V, 7. Soph. II, 7. III, 12. 13. Zach. IIX, 12. & mentio tantum fit do-

Forma.

Finis,

mus facob, Obad. 17. qui parvulus dicitur, Amos VII, 2. 5. Interim ordinarie & ubi non premitur Ecclesia, visibilem quoque se sistit, unde montis & turris nomen accepit, (vid. Synonym.) Quæ locutiones tamen perpetuitati visibilitatis Ecclesia nullum patrocinium prabent. Prophetæ enim hisce similibusve appellationibus, magnitudinem & claritatem Ecclesiæ describunt, quæ Messiæ temporibusper universalem Evangelij prædicationem erat sutura. Inde tamen non potest inferri, quod perpetuo Nov. Testam. tempore talis claritas sit futura. Quapropter vera electorum Ecclesia etiam in Nov. Test. est & manet invisibilis. (5) Durabilitas. Licet enim status Ecclesia miserrimus sæpe videatur; semper tamen usque ad finem mundi duratura est , Joël III, 20. Amos IX, 15. Hujus respectu cornu ferreum & ungule area ei adscribuntur, Mich. IV, 13. Ecclesia tamen visibilis errare potest, & Judaica Ecclesia sapius erravit, atque ob eam reformandam Vates subinde missi sunt, querulæque passim eorundem de corrupto Ecclesiæ statu, de hac desectione testantur, Hos, IV, I. 6, 8 9. 12. Mich. VII, 2. &c.

# LOCUS XX.

# CRUCE & CONSOLATIONIBUS.

Causa effic.

Notis Ecclesiæ, cum res nota sit, nil dicere voluimus. De Cruce tamen, quæ quasi character quidam sidelium est, pauca subjiciemus. Nam sicut Christum pati & mori oportuit, & hac ratione ad gloriam intrare, Luc. 24, 26. ita quoque par est, ut pii sectatores Christi crucem suam tollant, perque varias adsisciones in synonymia regnum Dei ingrediantur. Hos. VI, 1. 2. Variis nominibus crux & calamitas quævis piorum in Scriptura insignitur. Vocatur Vistatio, Hos. I, 4. quæ vel ieæ vel gratiæ est, hæc hujus loci; desertum, II, 16. correptio, V, 9. tribulatio, VI, 1. castigatio, VII, 15. X, 10. angustia, Joël II, 3. Nah. I, 7. malum, Amos III, 6. Mich. I, 12. mæror, dolor instar parturientis, IV, 9. dereliëtio, V, 3. tra Domini, VII, 9. poculum Domini, Habac. II, 16. quod bibere, mala pati significat, Obad. 16. Alia causa effic. nomina passim occurrunt. Deus autem, vel (1. immediate, sine intervenientibus creaturis, ægram & molestam adslictionem hominibus

bus immittit. Jehova rapuit & percussit, Hos. VI, I. castigavit nos, VII, 15. An erit malum in civitate, quod Jehova non faciet, Amos III, 6. Malum à Domino descendit, Mich. I, 12. Tu, Domine, sicut votuifti fecisti, Jon. I, 14. Interim tamen ut benignus Pater spectandus est, Hos. VI v. 1. ubi statim solamen subnectitur: curabit & obligabit nos. Vita nos restituet, ut vivamus coram ipso. v. 2. Confirmabit brachia nostra, 11X, 15. Post adflictionem consolatur, Mich. IV, 6. Cum ceciderimus, consurgere nos faciet, & si in tenebris sederimus, Dominus lux nostra eru. VII,8. Benignus est Dominus, prasidium temporibus disticillimis, atque cognitos habens prestolantes in upsum, Nah I,7. vel (2.) mediate ad adflictionem utitur vel Satana, Zach III, I. ubi Satanæ permilit, ut Jolux relisteret & adversaretur, vel impiu hominibus; ut Ama-112, qui Amolum verbis enecare, infidiasque ei struere studuit, VII, 12. vel alis creaturis, quando varias calamitates immittit, Hol. II, 14. Joël I, 4. fl. (vid. Effect. Peccat.) Castigat vero clemens ac misericors Subjectum. Pater proprie fideles, de quibus fermo Hof. VI, 1. 2. achorum intuitu vocantur caftigationes, δοκιμασία, five πειρφομός, παιδεία, σαυρά & μαείνειον, atque à τιμωεία impiorum, quorum respectu calamitates pænæ rationem sum excidio plerumque conjunctæ habent, differunt. In Jona hoc discimus, qui tam quoad animam interius, spirituales cordis terrores II, 8. quam exterius in corpore, IV, 6, 7. varia incommoda sensit. Sic Paulus 2. Cor. 7, 5. Egwer uaxa, Eowfer Posto, foris pugna, intus terrores. Hæc adflictio in passione dolorifica consi- Forma. stit, Hol. V, 14. quæ cap. VI, 1. per voces raput, (Metaphora à Leone desumta, ) & percussit, indicatur. Hinc crux dolori parturientium confertur Mich. IV, 9 10. V, 3. In omnibus autem divina providentia, intendit (1.) Gloriam suam, ut homines faciem ejus quærant, Hos. V, 15. ut sciamus & persequamur ad cognoscendum fehovam. VI, 3. Ita quando liraëlitæ per longum tempus consederunt in afflictionibus, tandem convertentur & quærent Dominum Deum suum, Hos. III, 4.5. (2.) Castigati salutem, Mich. IV, 10. Malach. III, 17 18. Macar. Homil. XII. Oportet omnino nos cum crucifixo crucifici, simul' pati cum eo, qui passus est, ut elorificemur cum glorificato. Hoc ipsi fideles agnoscunt, unde dicunt, Hos. VI, 2. ut vivamus coram ipso, nempe in gloria æterna. (3.) Fidei probationem, nt Jonas in mediis Auctibus fidei sux munesov edidit. II, 5. 7. 8. Mich. VII, 7. Zach. XII, K 3 9. (4.)

Ministri,

Finis,

9 (4.) Carnis mortificationem, quæ ex vivificatione & excitatione colligitur. Hof. VI, 2. conf. 1. Petr. 4, 1.

#### LOCUS XXI.

randominado DE mindinado in

#### ORATIONE.

TN Ecclesia, sub vexillo crucis militantibus, invocatione seria ac mia, precibus opus est. Vox invocationon eodem modo sumitur; maxime si versionem vulgarem respicimus. Notat (1.) in genere quamvis auxilii implorationem, Hof. VII, 11. Invocabant Agyptum, i.e. auxilium implorabant. (2.) Est denominatio ab aliquo, e.g. Amos IX, 12. Ut possideant reliquias Edom, & omnes nationes, eo quod invocatum sit nomen meum super eos, i. e. à me cognominati. (3.) Synecdochice totum Christianorum cultum denotat, Sophon III, 9. (4.) Sumitur pro religiosa Deiinvocatione Joël III, 5. quæ solius Dei com-Objectum, pellatio est, eique debita. Ad quem Jehovam direxerunt suam orationem Judæi, Joël I, 19. Jon. III, 8. Habac, III, 2. imo ipsi gentiles, ut adorationis cultu dignissimumeum agnoverunt.Jon. I, 5.6.14. Ei igitur soli deserendus est hic cultus, qui propterea omnem adorationis, cultusque mixturam rejicit, Soph. I, J. Sicut autem religiosus cultus uni Deo ob infinitam excellentiam competit, Malach. I, 6. ita tribus personis, ibidem per Adonim indicatis, ex æquo defertur. Causa effic. (conf. L. II. de Deo Uno & Trino ) Ut vero recte oremus & Deum invocemus, efficit in nobis Spiritus S. quem Dominus Messias à Patre mittit & in corda fidelium effundit, qui eam ob caulam Spiritus impellens, gratie & precum vocatur. Zach. XII, 10. Cause, que nos ad preces impellere debent, variæ sunt. (1.) Dei voluntas, quæ ex invocatione in nomine Dei colligitur, Joël III, 5. & hunc honorem Dominus noster postulat, Malach. I, 6. (vid II. Decalogi Præcept.) (2.) Calamitas & miseria nostra propria, indigentiaque multiplex, Hos. VI, 1. 2. 3. (3.) Exempla Sanctorum, Jacobi, Hof. XII, 4. Jonæ, II, 2. IV, 2. Habacuci, III, 1. ff. (4.) Exauditionis veritas. Joël III, 5. Forma. Quicunque nomen Domini invocaverit, eripietur, s. salvabitur. Oratio autem & invocatio fit & fieri debet vera fide, imerno cordis adfectu, ac interdum solo gemitu, ut de Jona colligitur, II, 2. sl. qui in visce-

ribus

ribus piscis fervide & fide plenus oravit; fieri etiam potest & solet externa voce, exemplo ejusdem, קרא אל יהוה clamavit ad Dominum. Jon. IV, 2. Non tamen sola voce sine interiore cordis affectu fiat, s. ex opere operato, aut corde hypocritico, vel impuro, Hol. VII, 14. Mich III, 4. oratio nostra profluat, quæ nullam exauditionem led pænam potius expectat; sed Christi pro nobis intercedentis Zachar, Fundamen-III, 2. merito & promissionibus divinis side nitatur, Hos. XII, 7. Mich. tum. VII, 7. Nah. I, 7. Habac. II, 3. Sicque de precum exauditione certi esse possumus. Hos II, 23. Habac. II, 4. Orationum genera, lecundum Apostolum 1. Tim. 2. quatuor sunt, quorum vestigia quoque in Prophetis occurrunt. (1.) Deprecatio, δέησις, est oratio mala immissa aut imminentia averti desiderans. Sic Israelitæ in adversis temporibus ad Dominum clamare dicuntur, Joel I, 14. Talis etiam erat Jonæ deprecatio, II, 2. fl. Ad quam se pii mutuo exhortantur, Hos. VI, I. Zach VIII, 2 I. 22. Deusque jubet, Mal. I, 9. (2.) Obsecratio, σευσευχή, ad bona corporalia, f. fpiritualia impetranda, Hof. XIV, 3. Accipe bonum. conf. 5. 6. 7. 8. (3.) Intercessio, Joel II, 17. quæ multum ponderis apud Deum habet, si à fidelibus fiat. Amos VII, 2.3. 5.6. (4.) Gratiarum actio, euxaersia, notos Hof. XIV, 3. Jon. II, 10. Nah. I, 15. Preces omni in loco fieri possunt, non tantum Hie- Adjuncta, rosolymis & in templo, exemplo Jonæ, qui ex visceribus piscis orawit, II, 3. IV, 2.

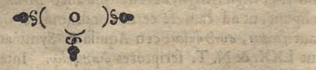
LOCUS XXII.

DE

#### TESTAMENTIS ET FOEDERIBUS DIVINIS.

Ispositio divina circa Salutis media, cultum& formam Regimi- Etymolog. nis in Ecclesia, Testamentum vulgo appellatur, Hebr. מברים à ver- & Homo. bo ברה elegit, felegit, declaratque adeo Berith vi vocis rem, quam duo nymia. eligunt, ut ad eam se certis conditionibus obstringant, sive pactum aut fædus, our nilw, ceu Aquila & Symmachus expresserunt, vel, ut LXX. & N. T. scriptores da Interpres Latin. promiscue reddidit, modo pactum, modo fædus, modo Testamemum; quæ tamen non eadem prorsus sunt. Nobis satis h.l. est, notare quod

Deus circa salutem hominum cum per modum sæderis, tum per modum Testamenti disposuerit. Duplex elle fædus constat, operum & Gratiæ, vetus & novum, legale & Evangelicum. Utriusque in Prophetis mentio occurrit, & utrumque ex Loco de Lege & Evangelio intelligi quodammodo potest. Dabimus tamen, pro instituti ratione, brevem fæderis gratiæ delineationem ex duobus præcipue locis, Zach. IX. 11. & Mal. III. 1. ubi fædus nominatur ejusque ratio haud obscure indicatur, quod breviter ita describere licebit, si tertium addamus locum Zach. VI. 13. est consilum sive dispositio Dei, Descriptio. ut in sanguine Testamenti dimitterentur vincti a Satana, Deog, offenso reconcilientur per Angelum fæderis, Dominum Templi, Salvatorem, live Causa estic. Messiam, & pacem consequerentur. Ejusigitur autor solus Deus est, qui sola impulsus gratia sua, & sponsione Christi, Principis Pacis, vel meritoria. Angeli fœderis intercedente, fœdus pepigit. Imo Zach. VI. 13. liquet, consilium vel pactum inter Patrem & Filium intercessisse de liberandis vinctis, cui innititur pactum, quod Deus cum lapsis hominibus fecit. Hujus dicti brevem analylin ac paraphralin vide in H. Wusii Oeconom. Feed. Dei cum homin. Lib. 11. Cap. 1. §.7. Inhoc fædus omnes homines assumti sunt, quia omnes vincti omnesque liberandi erant; sed qui Pacem consequi volunt & reconciliationem, à Christo sponsore & Mediatore partam, credant necesse est, cum fidem à sæderatis suis stipuletur Deus & justi fide sua vivant. Bona Bonalegata legata spiritualia & cœlestia Pacis vocabulo comprehenduntur, & aliunde intelliguntur. Innuuntur etiam generatim fæderali formula: Ero eis in Deum, & ipsierunt populus meus, filij Dei vivi, Hos. II, 1. 25. Nec temporalia bona excluduntur, inprimis in Vet. Test. Hof. 11, 20. Finis procul dubio gloria Dei est, ex immensa gratia fædus gratiæ in laudem Sogns Tis xaelo avis (Eph. I, 6.) pangentis cum laplis,



the sour category property light and a long that the contract

red der mode paters, and o fall e and o

in corum salutem & pacem æternam. Vid. Colleg. MS. Dn. Præsid. de Oeconom. Tempor. Cap. VI,

LOCUS

foederati.

Finis.

#### 9 ) 91 ( 50 LOCUS XXIII.

DE

#### SACRAMENTIS UTRIUSQUE TESTAMENTI.

9. I.

Trumque Testamentum sua habuit Sacramenta, tanquam sigilla gratiæ fæderalis. Suntautem ea duo & duplicia; vel initiationis, quibus in fædus homo cum Deo recipitur: vel confirmationis, quibus fædus istud ex hominis parte continuatur. In Vet. Test. ad primum circumcisio, ad secundum agnus Paschalis spectabat. De quibus ex occasione Legis Ceremonialis nonnulla diximus. Ea abroganda fuille, quando fœdus novum confirmatum & confecratum est fanguine Mediatorisiphus, non typico, uti Vet. Telt. sponte seguitur.

§. II. In Nov. Test. Sacramentum initiationis est Baptismus, Causa effic. gratiæ fons inexhaustus, ab ipso Deo & Salvatore nostro apertus, qui de domo Domini egreditur, Joël III, (IV.) 18. Quod tempore N. Test. Tempus factum, ut ex Zacharia XIII, I. liquet. In die illo erit fons apertus. institut. Dies ille apud Prophetas tempus Nov. Test. denotat, quod hoc ad Vet. Test. collatum ratione perspicuitatis sit ut dies, & illud ut nox, sicut Apostolus Rom. 13, 12. innuit, tum enim Sol justitiæ ortus est radiisque illustribus se patefecit, Malach. IV, 2. Requiritur autem ad Baptilmum aqua naturalis, & actus abluendi, qui vel immergendo vel aspergendo fieri potest. Hinc Joël III, 18. quem locum B. Hieronymus Tom. II. fol. 147. de Baptismo explicat, aquarum & fontis fit mentio, ut & Zach. XIII, 1. Non solam autem aquam sed Spiritum S, quoque in Baptilmo dari & effundi, ex coll. Joël III, 1. cum v. 18. & Zach. XII, 10. cum cap XIII, 1. colligi potest. Inde Paulus Tit. III, 5.6. lavacrum regenerationis & renovationis Spiritus S. quem Deus effudit super nos copiose, appellat, verbis, ut videtur, desumtis ex hisipsis Prophetarum locis. Forma etiam hinc Baptismi colligitur, efficiturque, quod non sit aqua nuda, sed Spiritus gratiæ conjunctus, datus collatusque, eum in modum, qui in institutione Novo Testamento reservanda, exprimitur. Hæc Baptismi gratia ad omnes homines Subjectum. carnaliter genitos, nec adultiores folum, verum etiam infantes per-

Materia.

tinet; quia super omnem carnem effundi debebat Spiritus Christi, Joël III, 1. i. e. omnes homines, quorum maximam partem infantes con-Rituunt. Pertinent etiam ad fœdus gratiæ infantes, docente Petro Act. 2, 38. 39. tum, cum vaticinium ex Joële adduxisset. Nec sides iis denegari potest, licet locum Jon. IV, 10. quidam adducant, quod discrimen inter dextram & sinistram, inter bonum & malum non norint. Notitia rerum mundanarum naturalium, non vero fupernaturalium & spiritualium hic intelligitur. Et quoniam infantes verbi divini auditus, ex quo apud adultos fides oritur Rom. 10. non sunt capaces, in Baptismo per Spiritum S. sidem remissionemque peccatorum ipsis conferri arbitramur. Quare Augustin. Serm. XIV. de Verb. Apost. Tom. X.f. 324. Ubi ponis parvulos baptizatos? profecto in numero credentium. Inter credentes baptizatos parvulos numerabis, nec judicare In hoc laullo modo aliter audebis, si non vis esse apertus hareticus. luberrimo initiationis lavacro a) peccata, cum originalia, tum actualia, abluuntur. Hic fons pro peccato, & pro separatione ex immunditie eft, (Zach. XIII, 1.) qualis est in menstruo, unde quia infans ratione maternæ originis pronascitur, vero videtur fimile, notari hic, hoc etiam fonte peccatum Originis ablui, & superiori voce, alias generali & omnem avoular designante, peccatum actuale, vid. Tarnov. h. l. B) Omnes insuper benedictiones ex eodem fonte in nos defluunt atque derivantur , Joël III, 18. Hic fons in igabit torrentem Sittim: h. e. animas nostras irrigat, & perpetuam consolationem contra tentationes præstat. Certo itaque persuasi esse possumus, quod hoc baptismale fœdus sit perpetuum, secundum istud Hof II, 19. Desponsabo to mihi in sempiternum, in mifericordia & miserationibus.

S. Coma, ?

Finis.

5. III. De S. Cœna quidem fatemur, nos locum non reperisfe clarum in XII. Vatibus; eo tamen trahere possumus, quæ generatim de beneficiis Christi sub convivii lautissimi schemate leguntur, ut Zach. IX vers. ult. ubi Propheta de selicitate temporum Novi Test. ita exclamat: Quid enimbonum ejus est, & pulchrum ejus, nisi frumentum electorum & vinum germinans virgines? ut Hieronymus reddit, & Christum ipsum intelligit, qui sit frumentum & vinum lætiscans con hominis. Non infrequens est, beneficia Christi sub convivio adumbrare; quod cum & hic siat, optime sane ad hoc sacramentale convivium vel den rav nuesamor, 1. Cor. XI, 10. applicari potest. De pane &

ne & vino Eucharistico intelligere locum Hieronym. Pascas, Haymonem, Lyram, aliosque, Christophor. Castrus h. l. memorat.

#### LOCUS XXIV.

#### MINISTERIO ECCLESIASTICO.

A D tres in Ecclesia distinctos ordines progredimur, inter quos primo loco spectandus venit Ecclesiasticus, in quo qui sunt, vocantur Ministri Dei, Joël I, 9. Doctores, II, 23. Servatores, Obad. 21. Synonymia Angeli Domini, Malach. II, 7. Johannes Baptista peculiariter sic dictus, juxta Evangelistarum interpretationem, Matth. 11, 10.&c. Legati, Mal. III, 1. Servi, 22. Speculatores, Hol. IX, 8. Videntes, Joël II, 28. Oeconomi, Amos VI, 10. quos LXX. vocarunt weesque Tus dinias, familiæ gubernandæ præfectos. Quod detur Ministerium Ecclesiæ, patet 1. Existentia, è Ministrorum appellationibus adductis. 2. Ex extraordinaria inprimis Prophetarum vocatione, qui tamen non eo sibi invicem ordine successerunt, quo ipsorum libros in Biblico Codice positos videmus, sed quidam ex ipsis ante captivitatem Babylonicam, quidam in captivitate, quidam vero post eandem, scripserunt. Ante captsvitatem prophetarunt Jonas & Obadias, ex omnibus Prophetis antiquissimi, qui post Mosen & Davidem scripsere, quos sub Achabo & Jeroboamo Regibus idololatricis vixisse, constat. Circa tempus migrationis decem tribuum sub Usia & Ezechia claruerunt Hoseas, foel, Amos & Michas, qui ouy zervoi fere fuerunt : post quos non multo tempore sub Manasse secuti sunt Nahum & Habacuc. Instante migratione Juda sub Josia & Joachim prophetavit Zephanias. Post captivitatem prophetias suos ediderunt Haggaus, Zacharias & Malachias, qui ultimus Vet. Test. Propheta suit. 3. E promissionibus Ecclesiæ conservandæ. (vid. L. de Eccles. ejusque Attribut.) Ministerium hocimmedia- Causa effic. te Deus T.O.M. instituit. Sic enim Joël II, 23. Dominus Deus vester dat vobis Doctores ad justitiam. Amos II. II. Excitavi vobis è filiis vestris Prophetas, & ex juvenibus vestrie electis, qui essent Nastrai. Amosus VII, 15. suæ immediatæ vocationis testimonium producit. Aliquando etiam mediate per Ecclesiam vocat, ut nunc ordinarie facit fecitque. Sunt enim Sacerdotes legati Dei, adeoque ab eo vocandi, Mal. 11,7. L 2

Forma,

II, 7. Vocatio illa repetenda ex electione tribus Levi , quæ fœdus dicitur, Malach. II, 5. 8. quanquam plura fœdus involvat. Officiora vero Ministrorum verbi in pura & incorrupta inprimis verbi divini prædicatione consistit; ita ut ei nihit addant vel demant, sed ut à mittente acceperunt, tradant. Malach. II, 6. sic exprimitur: Lex veritatis in ore ejus, & iniquitas, perversitas in labits ejus non reperiri, in pace & rectitudine ambulare cum Deo & convertere multos ab iniquitate debet , insuper observare Rudiose sciemiam credendorum & fugiendorum, vers. 7. Omnia fere requisita hie reperiuntur, vel hinc eruuntur, quæ 1. Tim. III, 2. ff. ponuntur. Ad hæcatque talia sunt vocati, quia sunt Legan Domini exercituum. Unde vocatio est 1. necessaria. Prophetæ proinde ad divinam ubique missionem provocant, ut Hos. I, I. Joël I, I. factum est ad me verbum Domini. Idem sit judicium de reliquis Prophetis, qui vocationi obtemperarunt & in ea fideles fuerunt. Secus fecit Jonas I, 3. fugam potius quam vocationem eligens, sed justam inobedientiæ suæ pænam luit. Jon. I, 12. Sit ea 2. legitima & vere divina, ut non tantum Legati Dei audiant, sed etiam 2 Qualitas, tales sint. Quomodo enim cum fructu prædicabunt, nisi mittantur, Rom. 10, 15. Tropologice optime accommodari dicique potest, quod Joëles esse debeant, i.e. desiderati, filis h.e. tales, quos invitos Deus ad hoc officium segregat, & blandiloquis dictis seducit. Tar-

Adjuncta.

1. Neceffi-

Finis.

nov. in Joël. Quem in finem Ministerium institutum fit , ex hactenus dictis forte satis conftare potest, nimirum ut homines è verbo Dei erudiantur, convertantur, ædificentur, & ad salutem per sidem veram in Christo Jesu perducantur. Malach. loc. cit. Quod qui negligunt, stulti pastores audiunt, & redarguuntur jure; quemadmodum passim in Vatibus extant querelæ de falsis & impiis Prophetis atque Doctoribus, Zeph. III, 4. Zach. X, 3. Malach. II, 8. &c. Salvatores in Obadia dicuntur, videant ergo, ut seipsos & auditores suos falvent.

#### LOCUS XXV. DE A STATE

# MAGISTRATU POLITICO.

A Lter status, qui in Ecclesia locum habet, Magistratus vulgo di-Synonyma. Il citur. In Sacris nomina occurrunt I. encomiastica, ut, tenen-

tes scepirum, Amos I, c. Magnates, magni, Jon. III, 7. Nah. III, 10. Sapientes, Obad. 8. Capita, Principes, Mich. III, 1. Habac. I, 10. Judises, Mich. V, 1. Chiliarche, Fortes, Nah. II, 4. ning Principes vel Duces. Quæ vox, notante in concordantiis Kirchero, & ex eo B. Gerhardo, peregrina est, & communis Syris, Assyriis, Persis & Chaldais. II. Metaphorica, Clypei terra, ob potentem malorum aversionem, Hol. IV, 8. Capita, Amos III, 1. VI, 1. fundamenta terra, Mich. VI, 2. Montes, ob cellitudinem & defensionis fortitudinem. ibid. Annuli sigillares, Hagg. II, 24. Pastores, Zachar, X, 2. Anguli, v. 4. quia lapides angulares ædificiis sustentandis id nei sunt. Autor Magistratus idem Causa effic. elt, qui Reges ac Principes removet, ac corum folia evertit. Hof. I, 4. III, 4 Hagg. II, 22. Quod etiam à divina ejusdem conservatione colligitur. Hagg. loc, cit. v. 24. ubi Dominus ad Zerubabelem dicit: Ponam te sicut signaculum, h. e. stabiliam tuum principatum. Impii non minus Magistratus atque Tyranni à Deo sunt Hos. XIII, 11. Nec huic contrariari videtur, quod Deus ipse apud Oseam Prophetam VIII, 4. inquit: Ipsiregnare fecerunt, & non ex me, Principem (Jeroboamum 1. Reg. XII, 24.) constunerunt, & ego non novi. Nam non absolute & simpliciter Dominus improbavit, quod populus Israeliticus Magistratum haberet, vel peteret, sed quod regiminis formam à Deo institutam proprio arbitrio mutaret, & ad gentium imitationem Regemaliquem Monarcham fibi conftitui importune postularet. conf. 1. Sam. VIII, 7. Quæ Magistratus munia sint, vel ex titulis intelligitur, quos Officiors. implere & sustinere debent. Regum est regere, Ducum ducere, Paftorum palcere gregem, f. jus & judicium exercere. Ex Mich. III, 3. quasi in tabula colligitur id omne, 1. decere Magistratum scire ?us, quod valet in foro poli & foli. 2. Odiffe malum, tam in doctrina, quam in vita, illud tollendo, hoc puniendo: 3. Amare bonum & promovere. Conf. Winckelm. & Tarnov. h. l. De his omnibus admonendi & reprehendendi sunt, si negligant, aut non curent Rempublicam & Ecclesiam, ut Michas hic fecit. & Amos VI, 6. qui invehitur in eos, qui genio indulgent & cuticulam duntaxat curant, de contritione vero Josephi sananda non sunt solliciti. Vocatur Ecclesia & Reipublica status milerrimus in regno Ilraelis, contr.tio f. confractio fofephi, locutione Synecdochica & Metonymica, respiciturque ad cladem Ephraimitis à Syris quondam illatam, vel ad Josephi historiam, quem dum tratres L 3

fratres in cisternam conjecerant, ipsi interea suaviter epulabantur, Gen. XXXVII. furisdictio civilis & criminalis, sive quod Magistratus judicia exercere & supplicia jure constituere possit, facile ex præceptis exemplisque, imo & querelis Prophetarum de neglectu utriusque partis, ac pænis demum ob neglectum denunciatis, colligi potest. Hos. V, 10. fl. Amos I, 5. II, 3. 6. 7. Mich. III, 1. 3. &c. Interim ista jura jure exercenda funt, five jus præscriptum pro norma haberi, nec quicquam pro arbitrio suscipi debet. Eo respexit Propheta, quando Deus per Joëlem IV, 9. bellum fanttificari, id est, sancte geri jubet. Quæ Zach. IX, 10. leguntur & vulgo obvertuntur, de regno Christi agunt, quod regnum pacis nec carnalibus armis propagandum est. Unde hæretici quoque non aliis quam spiritualibus armis conficiendi prædicuntur, i.e. impia corum dogmata gladio spiritus jugulanda sunt, Zachar. XIII,3. Quod lege contrahere liceat, vel hinc liquet, quod Deus in politia Judaica per Mosen formas contractuum ordinaverit modumque iis constituerit. Nec per verba Zachar. XIV, 21. non erit amplius in domo Domini &c. abrogati aut damnati censeri debent omnes contractus, cum Cenaani hic non mercatorem sed Cananæum designet, id est, alienigenam, profanum & impium quemcunque, quales olim Cananzi erant. Aut si mercator intelligi deberet, non alium intelligeremus ¿umegy, quam Antichristianum, falsas merces pro bonis supponentem & simplices decipientem, Apoc. XVIII, 11. sf. qui dona Dei more Bileami, Gechasi, Pharisworum & Simonis Magi precio vendat. Atque ex his etiam qui Magistratus fines sint, abunde satis constare potest.

# LOCUS XXVI. DÉ STATU OECONOMICO.

6. I.

Status Occonomicus. L'imum inter tres Hierarchias locum tenet Status Occonomicus.

cum ex eo cæteri ordines prodeant, & ambitu suo Societatem conjugalem & herilem complectatur. Utriusque mentionem facit Malachias, hujus Cap. I, 6. illius Cap. II, 14. de posteriore primo loco dicemus,

cemus, & quia certum est, quod Propheta respexerit primam institutionem conjugii, inde nullo negotio erui poterit, quicquid circa Conjugium observandum venit. Vulgo, ac recte quidem sic definitur, Status conjugalis est societas, à Deo instituta unius maris & fæmina, le- Definitio gitime indissolubiliterque in unam carnem conjuncta &c. Quam defini- Conjugi. tionem facile hinc monstrabimus, 1. Deum esse Matrimonij autorem, Causa essic. probatur ex Malach. II, 13. qui fædus dicit inter virum & uxorem, constitutum à Deo, idque inviolabile & indissolubile, in quod perfide agere non liceat. Idem v. 14. innuitur: Nonne unus scil. Deus fecit; lic enim reddendum esse docuit Stephan, le Moine ad Polycarpi epistolam p. 107. Uni viro unicam concessit uxorem, licet reliquum Spiritus ipsi effet , ut plures Adamo uxores sociare potuerit. Ali interpretes plerumque sic reddunt: Nonne unum effecit, & unum par conjugum Deus in paradifo creavit? Utrumque verum est, & ex utroque obtinemus, quod volumus. 2. Hæc societas conjugalis in unione & conjunctione arctissima consistit. Duo enim tantum, non plures, in unam carnem conjunguntur, & unum par Deus propterea fecit. Quo iplo Polygamiam simultaneam rejecit & damnavit, ac legitimam tantum conjunctionem, quæ secundum instituentis legem fit, probat, quamque indissolubilem esse voluit, quia fadus arctissimum vocavit, divortiis temere non rumpendum, ut fecere Judai, co nomine cum hîc à Malachia, tum alibi male audientes & castigati. 3. Omnibus autem ad conjugium idoneis licere nubere, speciatim etiam Clericis, vel Hoseæ exemplum ostendit, qui justus erat ducere uxorem, Hol. I, z. & quidem fuccessive, III, 1. Unde nec secundæ nuptiæ Deo displicent, modo legitimo debitoque fine ineantur, non in gradibus prohibitis, Amos II, 7. quem 4. Malachias his verbis expressit: Questurum semen Dei, idest, liberos ex justo matrimonio procreatos. Altius autem respicere puto Malachiam. Tameth enim hodie, post lapsum liberi non nascantur sancti, olim tamen è sanctis fancti procreari potuerunt, fi in statu integritatis permansissent protoplasti. Et quis dubitaret, sanctos Patriarchas, qui præclaras de semine sancto atque benedicto, Messia, promissiones acceperunt, aliud quid quam femen fanctum quælivisse? Adhæc Conjugium Mysticum inter Christum & fideles præfigurabat iste status, ceu ex Hos. I. & II. manifestum est. Mutuum denique auxilium & adjutorium ex locia-

Materia,

Forma,

Finis,

socialitate provenit, & cumprimis è conjugio; uxor enim viri socialest, exfœdere divino ei data. Unde quæ Conjugum officia sint, nul-

lo negotio efficitur, nec ea commemorare necesse est.

§. II. Patriam & Herilem societatem, ac quæ observanda utrobique sint officia, vel ex his verbis Mal. I, 6. luculenter & breviter colligitur: Filius honorabit Patrem, & servus Dominum suum.

#### LOCUS XXVII.

DE

#### NOVISSIMIS IN GENERE.

Etymolog. & Homonymia.

Ovissimorum vox in Scriptis Propheticis late patet, ac omne illud tempus complectitur, quod Messie dicitur, sive totum periodum regni Christi, à primo ejus adventu usque ad ultimum. Hoc sensu occurrit Hos. III. 5. Joël III, 1. coll. cum Actor. 2, 17. Unde constat, ad Novissima referri etiam Conversionem Judæorum, & Judicia Dei varia ac prodigia, finem Mundi antecessura. Malachias. etiam meminit diei Domini magni & terribilis, & adventus, quem sustinere impii nequeant, cum sit instar ignis conflatoris, III, 2.23. quem tamen non de die & adventu Christi ultimo intelligendum esse, fatetur Tarnovius, & res ipsa probat; licet alii viri do cti id propugnent. Fortassis conciliari commode, quæ discrepare videntur, sententiæ, possunt, si dixerimus diem Domini terribilem de omni Dei judicio dici, sive universale sit, sive particulare. Conflagrationem igitur & consummarionem Mundi etiam huc referri, ac diem Domini dici posse, dubio vacat; quanquam ea ipsa quoque in Veteri, Zeph. I, 18. III, 8. & in Novo Test. modo latius, modo strictius accipiatur, Matth. XIII, 39. f. XXVIII, 20. 2. Petr. III, 7. Certo futura & eventura novissima omnia inde irrefragabiliter evincitur, quia Deus, mentiri nescius prædixit, & fidem iplo complemento quibusdam vaticiniis jam fe-Causa igitur efficiens consummationis est Deus trinunus, impellens ira & justitia ejus, Zephan. loc. cit. Materia, ארץ, tota terra, non Hraëlitica tantum, sed omnis & universa, sive totus mundus. מכל & כלה Conf. Hagg. II, 6. coll. cum Hebr. 12, 26 Forma verbo אכל & כלה consummandi & devorandi innuitur, & totalem finalemque alicujus tei consumtionem indicat. De signis & tempore nil certi habemus, quod

Existentia.

Causa effic. cit. Materia. lens

Forma.

signa & tempas.

quod definiamus. \ Quanam illa fint prodigia in colo ac terra, quorum Joël III, 3. f. mentionem facit, altioris resest indaginis, & conferri poffunt eum Matth. 24,29 Apoc. VI,12. fl. Finis est piorum atque fidelium confummata falus, impiorum perditio & pæna æterna. Maquippe fide fua vivet in reternum bene bearcone, H ball til allhasl

Finis.

Forms.

FOCUS.

lach III, 20. Quid are IIIVXX at &U O I nmode colligitur &

ex opposito, vita eterna, clara quebit, De loco nonnulla can-

tum addennus, qui but E The Rar O'M'll 14. & Laom, shanon Ortem este separationem anima à corpore, vel illa Jona verba Definitio. IVI docent, quibus IV, 3. à Deo petit, ut anima sua à se auferatur. Accipe, queso! inquit, unimam meam a me, id est, dissolve animam meam ex hoc corporis ergastulo, & recipe ad te. Quomodo Scriptura figurate mortem describit, 1. Reg. XIX, 4. Joh. 19. 15. Mox clarius le iplum explicat, dicens: Melior est mors mea quam vita mea. Unde & dari mortem, & quid fit mors, liquet. Neque enim anima interit cum corpore, sed si quis in Domino moritur, ea à Domino recipitur. Atque lic quoque mortem tanquam bonum quid An mors appetere licet, ut per mortem hanc ad veram vitam Deique fruitio- apperenda? nemperveniamus; non verò ex impatientia, desperatione, aut tædio vitæ, quod in Jona Deus reprehendit, v. 4. Vitæ terminum dari, eum Vitæ tertamen non fatalem elle, nec absolute constitutum, sed ordinate, id est, hominum pietate vel impietate, ac mediorum à Deo ordinatorum ulurpatione & contemtu limitatum, liquido ex eodem Vate Jona colligitur, qui Ninivitis excidium denunciavit, expleto quadraginta dierum spatio exspectandum; non tamen absolute, sed si pœnitentiam interea non agerent. Cum vero à viis suis malis converterentur, pœnituit Deum super malo, quod locutus fuerat, ut faceret eis, & non fecit, Jon. III, 4.5. Mortem aliam temporalem elle, aliam æternam, latis notum est. De hae loquitur Messias apud Ho- Mors æterleant c. XIII, 14. e manu inferni redimam eos, & e manu mortis libera- na. bo eos, ero pestis tua, o morso c. cui omnes ob peccatum obnoxii sunt Subjectum. homines, omnes tamen Salvator redemit, & omnes liberari inde polient, si vellent seriò & salutem partam sibi applicatent. Deus enim non vult mortem morientis, sed ut convertatur & vivat coram ipso in aternum, Hol. VI, 1. 2. Peccatum nos omnes perdidit, ut Ifraë-

lem; sed salus omnium à Salvatore Den, Hos. XIII, 9. Stipendium autem peccati mortem esle, omnes Vates uno ore clamant, quando mortem & omnis generis pænas plagasque impiis ac impænitentibus denunciant, bona econtra quævis pænitentibus & fidelibus. Justus quippe fide sua vivet in æternum bene beateque, Habac. II, 4. Malach. III, 20. Quid æterna mors sit, hinc quodammodo colligitur & ex opposito, vita æterna, clarius patebit. De loco nonnulla tantum addemus, qui אים feheol dicitur, Hol. XIII, 14. & lacus, ubi non est agua, Zachar. IX, 11. E Habacucko II, 5. descriptionem inferni cernere vel eruere licet sequentem, quod dilatet animam suam sive appetat omnes devorare, & mors non saturetur, & recipere ad se cupiat omnes populos. Mal. III, 19. mentio fit diei, ardentis instar fornacis, quo omnes superbi & iniquitatem operantes, futuri sunt instarstipula &c. quz ad infernum quoque accommodari poslunt.

> LOCUS XXIX. DE

# RESUSCITATIONE MORTUO-

RUM.

Eralis sententia in impios æternis suppliciis corpore & anima afficiendos, in die judicii extremi pronunciabitur, quem cum antecedat Resurrectio vel resuscitatio mortuorum, de ea nunc dicere Refurecti- convenit. Resuscitatio & resurrectio different ut prius & posterius, nec in verbis explicandis diu hæremus, sed rem breviter persequemur; quia pauca hoc de argumento suppeditare nobis Prophetæ videntur. ExHof. VI, 1.2. nonnulla habemus, & hoc quidem, quod & detur Existentia. resurrectio, & quis ejus autor sit. Sic enim ibi sideles profitentur: Dietertio susculabit & eriget nos, Messias nempe vitæ redditus, primò Caula effic. ex peccatis, in quibus mortui & sepulti eramus, inde etiam ad futuram vitam, cujus initium & specimen primus ipse resurgens nobis edidit. Conf. Mercer. Comment. h. l. Id porro hinc infertur, Chrimeritoria. Aum & causam efficientem & meritoriam esle resurrectionis, sed tantum quoad fideles; nam impios suscitabit ut justus judex punietque, Subjectum. quemadmodum aliunde è sacris literis patescit. Quo pertinet Malach. III, 18. ubi Deus judicij, quem Epicuri & superbi homines contemserunt, dicitur oftensurus in die iræ, quid intersit inter justum & impi-

14779

Forma.

Locus.

onis

um &c. Hoe vero tum cumprimis innotescet, quando Deus resuscitatos alios in ignem æternum, alios ad salutem æternam ire jubebit. Hinc Dei vivificantis, & peculiariter Christi, gloria, justitia, potentia &c. respectu timentium Dei lux & salus sempiterna, ac impiorum perditio & condemnatio illucescet.

Forma.

Finis.

LOCUS XXX.

JUDICIO EXTREMO.

Ari præter judicia particularia, quæ varia sunt, contra Judæos & varios populos, ut ex Prophetis luculentum & manifestum est, & præsertim ex Amoso I.II.III. IV. V.VI. universale aliquod extremumque judicium, controversia vacat, ejusque cuncta particularia vel præludia vel signa sunt. Ita Joël II, 1. sl. de judicio à Babyloniis populo Israëlitico inferendo proprie quidem & directe agitur: interim quia illud excidium extremi judicii præludium vel typus fuit, ad id non immerito accommodari potest, cum & voces & res apte quadrent. Idem de aliis dici potest. Hujus judicii autor Deus est, Pater, Filius & Spiritus S. Hinc mentio fit ושלהי המשפט אלהי Malach II, 17. Fi- Filius Dei, lium tamen peculiari ratione judicem futurum, diserte alicubi tradi- etiam juxta tur, v.g. Mich. IV, 3. etiam secundum humanam naturam. Et judica- hum. natbit inter populos multos &c. Cap. V. de Dominatore ex Bethlehem proditure dicitur, quod stare & pascere debeat in robore Domini, in magnificentia nominis Domini Dei sui. Joël IV, 12. ipse Messias ait, se, cum evigilaverint & ascenderint omnes gentes in vallem fosaphat, ibi sefsurum, ut judicet omnes gentes undiquaque. Zach. XII, 10 idem dicit; Et respicient adme, quem transfixerunt &c. quæ verba Apoc. I, 7. ad Christum in nubibus ad judicium venientem, applicantur, & indicant, Prophetam omnino visibili modo ad judicium venturum, & lecundum humanam naturam quoque judicium peracturum. Augustinus de Civ. Dei Lib XX. cap. 25. Malach. III, 1.2.3. Hieronymum secutus, de novissimo judicio intelligit. Veniet autem Christus Judex magnifico cum comitatu: omnes fancti Angeli cum eo, Zach. XIV, f. Conf. Epist. Jud. 14, 15. Judicabit autem justus ille judex universalis Objectum. omnes populos, & homines, vivos & mortuos, sed resuscitatos, ut ex locis jam adductis constat, inprimis Joël III, 12.13. dicta & facta,

M 2

Autor.

Malach.

Norma,

Malach. III, 13. ff. imo & cogitata. Norma erit liber memorialis scriptus coram eo, protimentibus nomen Domini, ib. v. 16. qui certe liber vitæ erit. Alius autem pro impiis est, megrege aunévois èis lo nesua, Jud. 4. Conf. Dan. VII, 10. & Apocal. XX, 12. ubi sane libros carnaliter cogitare nonlicet, sed, Augustino de Civ. Dei L. XX. c. 14. pulchre explicante. per eos intelligitur vis quedam intelligendi divina, qua fiet, ut cuique opera sua, vel bona vel mala, cunctain memoriam revocentur, & mentis intuitu mira celeritate cernantur, ut accuset & excuset scientia conscientiam: atque ita simul, & omnes & singuli judicentur. Que nimirum vis divina libri nomen accepit. In ea quippe quodammodo legitur, quicquid à faciente recoluur. Si brevius dicendum est, liber Evangelijest is, secundum quem judicabuntur, id est, absolventur pii, quorum peccata in profundum maris projiciuntur, Mich. VII, 19. ut deleantur & non amplius appareant. Sol enim justitiæ splendore suo & luce infirmitates illorum teget & fanabit, Malach. III, 20. Liber autem legis est is, ex quo impii judicabuntur & condemnabuntur, ut ignis supplicium perpetuo sustineant & alia patiantur mala innumera. Quæ formaratioque futura sit judicii extremi, per omnia non est patefactum in sacris literis. Sufficiat ad nostram institutionem & admonitionem, ceu ex allatis Vatum testimoniis liquet & colligi potelt, quod magnificentiffime & folenniffime cuncta peragi debeant, in publico sanctorum omnium & hominum theatro. Unde credibile est, non uno tantum die illud institui aut absolvi posse, licet Vates passim de die judicii & iræ loquantur; cum Scripturarum more sanctarum diem poni solere pro tempore, nemo sit qui nesciat, bene Augustino pronunciante, de Civ. Dei XX I. Finis principalis est Salvatoris nostri gloria; eum in gloria respicient, qui ignominia affecerunt, videbuntque impii etiam gloriam fidelium & suam propriam ignominiam. Adjuncta. Quæ ex locis lemel iterumque citatis abunde satis patescunt. In ad-1. Locus. junctis, quæ vocant, major est difficultas. I. De Loco, quem vallem fehoschaphat ex Joël IV. 1 2. dicunt, acriter inter se disceptant interpretes, propriene, an figurate capi debeat. Pro litera Judæi & Pontificii ac ex nostratibus quidam pugnant; quibus tamen hoc objici solet, quod una vallis tot hominum mytiadibus capiendis susticere

nus habemus, quod statuamus, quia nil nobis revelatum in Prophetis

nostris

Finis,

Forma.

2, Tempus. nequeat. Vid. Theol. Jud. D. Præf. p. 351. II. De Tempore multo mi-

nostris perspicue est; sed generatim duntaxat temporis & diei judicii mentionem illi faciunt. Acquiescimus igitur in Zach. XIV, 7. est dies Domino notus. III. De Signis denique difficillima quastio est. Varia 3. Signa. signa Joël III, 3. 4. IV, 15. enumerantur, an verò ea sint judicio novissimo propria, disquiritur, & forte haud abs re dubitatur; nisi temporum sibi similium rationem habeamus. Erunt procul dubio signa prorsus singularia, terribile judicium impio mundo & dicenti, ubi est Deus judicii? indicantia & afferentia. Quare cavendum, ne certa pro incertis, utopica pro veris venditentur. Hoc sane negari nequit, ante finem populi Judaici conversionem sperandam & exspe-Etandam esse, si Hoseæ Cap. III. sidem habere, nec vim inferre luculentis verbis velimus. Vid. Disput. B. D. Clodii super h. l. Luther. in Postil. Eccles. Fest. Steph. & Max. Rever. Dn. Spen. Evangelische Glaubens - Lehr ad Dom. II. Advent.

#### LOCUS XXXI. DE VITA ÆTERNA.

Ona hujus miseræ vitæ clausula est vita æterna, cujus spe se susten- vita æterna D tant fideles, ac certi de ea sunt ex promissionibus testimoniisque status felidivinis, Hof. VI, 2. Habac. II, 4. Unde felicissimus iste status absolu- cislimus, te & simpliciter vita dicitur, his ipsis in locis; quia ii soli vivere censentur, qui beate vivunt; at, qui viventes licet cum miseriis tamen conflictantur, mortui habentur, & semper moriuntur. Felicissimi istius status Autor est Deus vivus; fideles enim filit sunt Dei vivi, Hos. Causa effic. 11, 1. & ἀρχηγός Τῆς ζωῆς, JESUS, Hof. VI, 2. qui nos ex inferno redemit, & morti venenum factus est, Hof XIII, 14. Sub alis Solis justitiæ sanatio ex morte, Malach. III, 20. Omnibus quidem Salvator vitam & salutem promeruit ac impetravit; soli tamen sideles & in si- meritoria. de perseverantes, ejus participes redduntur, Habac. II, 4. (Conf. Hebr. X.38. ff.) Malach. III, 16. 17. 18. Atque hoc est decretum Dei ater- Prædestin. num, quo ex mera gratia genus humanum, quod in peccata & mortem æternam lapsurum prævidit, per Christum redimere, hujusque meritum & beneficia fidemque ea apprehendi, per efficacia salutis media offerre & conferre, vere credentes justificare, conservare & in æterna vita glorificare constituit. Quod ex Artic. de Justificat. & dictis ibi allegatis, inprimis Hof. I, 7. XIII, 9. 14. ac similibus liquet,

Forma,

ut nihil opus sit, hoc argumentum seorsim tractare. In quo autem fumma hac felicitas, gloria, ac beatitudo confistat, comprehendi exprimive à nobis viatoribus haud digne potest. Ea tantum testamur, quæ in hac mortalitate nobis revelata funt. Bona duplicis generis funt, vel privativa, vel positiva. 1. Privative à beatis aberit a) peceatum, quocunque nomine veniat, Mich. VII, 19 Zach. III, v. ult. B) Pana peccati temporalis & æterna, Hof. XIII, 14. 2. Positive vita æterna in omni bonorum cumulo consistit, quæ uno pacis, falutis, vite & sanationis vocabulo passim significatur, cum describi satis nequeat. Loca toties iterata indicare supersedeo. Si jam fons vitæ & falutis apertus est fidelibus, qui tamen in præsentis vitæ calamitatibus vix rivulos persentiscunt superabundantis gratiæ: quanto magis tum fluvii in eos derivabuntur. Huc nonnulli referunt verba Hof. XII, 11. per manum Prophetarum אדמה assimilatus sum; ex quibus colligunt, quod Propheta, & in genere omnes Ecclesia ministri, sint velut Dei larva, per quosnobiscum loquitur, sicut Lutherus in annot, margin. istius loci scribit: Die Propheten waren meine Larven oder Personen/dar= unter ich gegenwärtiglich alles that und redet. Quemadmodum itaque homo personatus larvam deponit, quando se ipsum manisestare cupit: sic Deus faciem suam, h. e. se ipsum electis deposita verbi larva in vita æterna manifestabit. In hac felicitate fideles constituti, Dei bonitatem, sapientiam, justitiam perpetuo deprædicabunt, & in Domino exultabunt. Qua autem lingua electi Deum celebraturi fint, quæri hie solet. Linguam unam omnium beatorum fore, probabiliter creditur. Galatinus I. XII. de arcanis cap. 4. post addu-Cham Latinorum & Gracorum pro sua lingua pugnantium, opinionem, tandem Hebræorum & Talmudistarum adducit probatque sententiam, beatos lingua Hebraica in Dei laudibus & mutuis colloquiis usuros, quod è Zephan. III, 8. 9. probare contendant, cum per labium electum Hebraica Lingua intelligi debeat, utpote quam pra cateris Deus elegerit, qua & Patribus loqueretur, & legem suam daret. Eamquelob causam Dominum juxta hoc vaticinium gentes omnes, post resurrectionem generalem, lingua Hebr. laudaturas. De secundo enim Messiæ intermedig. adventu Zephaniam loqui autumant, quod suo loco relinquo. Electis denique æterna vita, gloria & felicitas continget. Vivent ante faciem Domini, & Deum videbunt, sicutieft, clare perfecteque, non

mus

Finis fum-

obscure, ut in hac vita.

