# **Landesbibliothek Oldenburg**

### **Digitalisierung von Drucken**

## Martini Chemnitii, Doctoris Theologi celeberrimi, Harmonia Quatuor Evangelistarum

Quam ab Eodem feliciter inchoatam ... D. Polycarpus Lyserus, et D. Johannes Gerhardus, ... Is quidem continuavit, Hic perfecit; Opus Eruditionis Stupendæ, Orthodoxorum consensu approbatum, idemque tot Eruditorum desideriis adhuc expetitum

Qui D. Johannis Gerhardi Continuationis Partes Tertiam, Quartam, Quintam, Eamque postremam complectitur - Denuo nunc in Lucem prodit, Cum indicibus ...

> Gerhard, Johann Chemnitz, Martin Leyser, Polycarp

Hamburgi, MDCCIIII

VD18 90617819

Caput CLXXX. Christus Pro Sui Glorificatione Et Ecclesiae Conservatione Ardenter Orat, Johann. 17. vers. I.

urn:nbn:de:gbv:45:1-17617

in Christo quærendæ particeps reddimur : Hac locutus sum vobis, inquit, ut in me pacembabeatis. 6. Maximi beneficii loco habendum esse, ac maximas hoc nomine Christo agendas esse gratias, quod pacem nobis comparârit. Quis enim non diligat pa-cis autorem, quis eidem non agat gratias? 7. In adversis non esse animum abjiciendum, sed considendum. Bernhardus, Epist. 256. ad Eugen. Legi apud quendam sapientem: Non est vir fortis, cui non crescit animus in ipsarerum dissicultate. Ego autem dico, sideli bo-mini magis & inter stagella sidendum. 8. Christium quidem mundum propter nos vicisse, interim tamen cum mundo nobis esse pugnandum, &in. mundo adversa sustinenda Leo sermon. 7. de jejunio decimi mensis: Quamvis Dominus protegat bellatores, & milites suos ille, qui potens est in prælio, cohorte-

tur, & dicat: Nolite timere, quia ego vici mundum, sciendum tamen est, hoc incitamento formidinem esse sublatam, non pugnam & retuso aculeo timoris causam manere certaminis. 9. Mundum ita à Christo esse victum, ut nulla mundi adversa credentibus in ipsum nocere possint. Victum mundum reliquit nobis vincendum. Turpe profecto foret, si pateremur nos vinci à mundo per Christum victo, alligari à mundo per Christum alligato &c. 10. Christi victoriam à mundo & mundi principe reportatam esse unicam nostram fiduciam, firmissimam Ecclesiæ petram, regni Satanici rujnam & vitæ æternæ januam.

Suscipe, Christe, meos gemitus, lachrymasd, presantes Perfer ad aternum tu mea vota Patrem.

#### CLXXX. CAPUT

### CHRISTUS PRO SUI GLORIFICATIONE ET ECCLESIÆ CONSERVATIONE ARDENTER ORAT, Johann. 17. vers. I.

#### RATIO ORDINIS.

tam immediate sequitur oratio ipsius cta, ut constat non solum ex textus indivulsa connexione, sed etiam ex Evangelistæ Johannis transitione, quæ habetur in cap. 17. vers. 1. Hee locutus est fesus, & oculis in culum sublatis dixit, hoc est, postquam valedictorium sermonem in præcedentibus quatuor capitibus descriptum absolvisset, statim ad preces sese convergit, in quibus Patrem suum cœlestem compellavit. Rupertus in cap. 17. Johan. statuit, hanc orationem Christi eandem esse cum ea, quam in horto ad montem oliveti susam reliqui Evangelistæ describunt, Matthæus cap. 26. v.39. Marcus cap. 14,36. Lucas cap. 22. v. 39. Existimat enim, Johannem, qui una cum Petro & Jacobo Christo in. monte oliveti oranti, & in aywia decertanti præsto fuit, hanc orationem ex ore Christi excepisse, eandemque prolixius descripsisse, cum reliqui brevem duntaxat illius summam recenseant. Probari posset hæc sententia ex eo, quod Joh. 14,3 1. Christus dixisse memoretur: Surgite, eamus bine, post quæ verba cum discipulis ex cœnaculo in montem oliveti exiisse,&residuam concionis partem in via abfolville videtur quodque eadem harum precum,& earum, quas reliqui Evangelistæ describunt, videatur esse materia. Ut enim hoc loco seà Patre glorificari, ita ibi calicem à se transire, hoc est, à passione & morte sese liberari petit. Sed rectius dicitur, hanc orationem non esse eandem cum ea, quam in horto habuit. Nam 1. Johannes diserte testatur cap. 18. v.1. hisce dictis, hoc est, tum valedictorio sermone, han. 12. v. 27. Ibi enim Christus petit, se servare ex tum precibus hisce finitis Christum demum trans hora passionis imminente, hoc est, deprecatur instan-

Aledictoriam Christi concionem post no- torrentem Cedron in hortum cum discipulis exivissimam cœnam ad discipulos habi- l visse. Ergo tota concio valedictoria una cumhac oratione προαγωνίω in coenaculo fuit recitata, antequam Christus in hortum ad montem olivetiexiret. Jam verò preces, quas reliqui Evangelista describunt, post exitum in montem oliveti in ipso horto prope villam Gethsemani sito, habitæ suerunt, Matth. 26,30. & 36. Marc. 14,26. & 32. Luc. 22,39. Rupertus quidem respondet: Verba Johannis eo sensu accipienda esse, quod Jesus non ex cœnaculo, sedex horto circavillam Geth semani sito egressus, actrans torentem Cedron regressus urbi denuò appropinquare voluerit, ut adversariis ad se capiendum venientibus occurreret. Sed textus series manifeste ostendit, Johannem loqui de egressu è cœnaculo, in quo Christus & sermonem ad discipulos, & orationem ad Patrem colestem habuerat. Verba enim illa, ταῦτα είπων, in principio cap. 18,1. polita, respondent verbis ταῦτα ἐλάλησα η είπε, in princ. cap. 17, 1. politis, ac relativum ravra remittit nos ad sermonem valedictorium, ut constat ex v.33. cap. 14. ταῦτα λελάληκα ὑμῖι, Haclocutus sum vobis, ut in me pacem habeatis. Nec potest contrarium colligi ex verbis Joh. 14,31. Surgite, eamus bine, quæ quo accipienda fint fenlu, superius fuit expositum. 2. Materia precum utrobique non est eadem. Christus hoc loco orat primum prose, deinde pro Apostolis, ac tandem pro omnibus per Verbum Apostolorum credituris, hoc est, protota Ecclesia. Sed in precibus à reliquis Evangelistis annotatis tantum pro se orat. Hoc loco petit se à Patre glorificari, in horto petit calicem à le transire. Quod autem hæc duo non sint eadem, sed distincta, patet ex collatione loci paralleli, Jotempaffionem, ut, si fieri possit, ab ea præservetur; interimtamen statim sese submittit divinæ voluntati, quando subjicit : Sed propterea veni in hanc horam, perinde, ut postea in ejusdem loci vicinia petit:Pa ter, sipossibile est, transfer à me calicem istum. Non tumen mea fed tua voluntas fiat. Hic verò in conaculo adhuc constitutus, petit, se glorificari, hoc est, in hora pas-sionis &mortis sustentari, & ex ea in gloriam evehi. Necullo modo verisimile est, Johannem prætermittere voluisse summam illius orationis, quam reliquitres Evangelistæ exposuerunt: Pater, si possi-bile est, ranse at à me calix iste, si unam & eandem cum ipsis orationem à se describi significare voluisset. 3. Gestus utrobique in oratione adhibiti non sunt uniusmodi. Hocloco Christus precatur sublatis in\_ calumoculis, sed in horto prostratus in faciem preces suas recitat. 4. De precibus, quas hoc loco Christus fundit, dicit v. 1 3. Hec loquor in mundo, ut habeant gau dium meum impletum in semetipsis, ubi causam exponit, propter quam non tacitis gemitibus, sed voce sonora oret, videlicet, ut consolationem in omnibus adversis actentationibus discipuli ex his precibus petant. Quia verò hic finis generalis est, ideò ex eo colligitur, omnes omnino discipulos recitationi harum precum interfuisse. Sed in horto oraturus, tres duntaxat ex discipulorum numero, videlicet Petrum, Jacobum & Johannem in suum ascivit consortium, quinimò ne quidem hi tres discipuli ayonor illam orationem videntur exactè percepis-fe, tum quia Christus auceor, videlicet ad lapidis jactum, ab iis sejunctus fuit, cum preces illas funderet, Matth. 26,39. Luc. 22,41. tum quia præ triftitia fomnus eos occupaverat. 5. Johannes, qui, teste Eusebio lib.3. Hist. Eccl. c. 21. post reliquos Evangelistas scripsit, corumq; scripta suo suffragio comprobavit, preces in horto oliveti à Christo fusas, à reliquis Evangelistis sufficienter descriptas, orationem verò in cœnaculo habitam ab ipsis prætermissam esse vidit, ideo in Ecclesiæ commodum instinctu & impulsuSpiritus S. eam annotare voluit. Ruperti sententia quodammodo affine est, quod Casaubonus exerc. 16. annal. c.62. suspicatur, Christum in loco à discipulis semoto hasce preces recitasse: Observant Veteres, inquit, Christum, quoties majore concione Patrem orare voluit, solitum à discipulis secedere, & omre rala uovas, Matt. 14,23. Luc. 6, 12. Cogitent igitur magni Theologi, an eum morem tenuerit, cum admirabilem illam orationem concepit. Nam quod à Johanne descripta est, non probat, omnibus audientibus eam esse habitam, potuit enim Spiritus S. verus Evangeliorum autor Johanni eam di-Hare. Sed ex serie textus manifestum est, in eodem loco, in quo valedictorius sermo fuit habitus, videlicet in conaculo, ac proinde etiam præsentibus & audientibus discipulis preces hasce à Christo suisse recitatas, unde ipsemet de illis dicit : Hec loquor in mundo, hocest, audientibus ipsis has preces tibi offero, ur gaudium meum ste in ipsis impletum, ut sciant, quod sim intercessor ipsorum, ac ipsimet audiant, quodnon solum pro me, sed etiam pro ipsis orem, ut hoc vergat in ipforum folatium& gaudium. Augustinus, tractat. 104.in Joh. Eam quam fecit orationem pro nobis, notam fecit & nobis , quoniam tanti Magistri non Solum apud ipsos sermocinatio, sed etiam ipsus pro ipsis apud Patremoratio discipulorum est adificatio. Et si illorum, qui hac dicta aderant audituri, profecto & nostra, qui fueramus conscripta lecturi. Potest autem hæc series, quod Chri-

voluerit, de multis nos utiliter monere. 1. Christus est unicus & summus N.T.Sacerdos, & aternus Pontifex,Pf. 110,4. Heb. 5,6. cap. 7,17. &c. Ergo voluit typum fummi Sacerdotis V.T. implere. Jam verò tria numerantur fummi Sacerdotis in V.T. officia, videlicet, docere, Mal. 2, 7. orare, Lev. 5, 6. ad quod etiam pertinet benedicere, Num. 6, 23. & facrificare, Hebr. 5,1. Quare cum Christus docendi munere in quartum usq; annum fideliter functus fuiffet, ac paulo post in ara crucis seipsum victimam Deo in odorem suavitatis oblaturus effet, Eph. 5,2. preces ardentissimas Patri suo cœlesti prius fundere voluit, ut omnes Sacerdotalis officii partes perfectissimè impleret. Ideo etiam sacrificio preces præmisit, ut ostenderet, se esse simul Sacerdotem & sacrificium, Pontificem & victimam. Heb. 5, 7. Christus in diebus carnis sue preces & supplicationes ad eum, qui possit ipsum salvum facere ex morte, cum clamore valido & lachrymis offerens, & exauditus pro sua reverentia. V.10. Appellatus est à Deo Pontifex juxta ordinem Melchisedec. Ambrosius, Theodoretus, & Oecumenius referunt hunc locum ad orationem Christi in horto propter verba; qui possit illum salvum facere à morte : alii ad orationem in. cruce, quia non in horto, sed in cruce cum clamore valido oravit, Matth. 27,46. Sed potest sine ulla abfurditate etiam ad hanc orationem in cœnaculo habitam referri, quam itidem cum clamore, hoc est, sonorâ voce audientibus discipulis Deo obtulit, ac per eandem sese unicum N.T. Pontificem demon-Stravit. Præcedit enim v. 5. Christus & z cautor dokaσε, ubi remittimur ad verbum δοξάζζη, quo Christus aliquoties in his precibus utitur, ac sequitur v. 9. consummatus factus est omnibus obedientibus sibi causa salutis, ubiad preces pro credentibus factas remittimur: jam verò Christus hoc loco directè orat pro credentibus, in horto & cruce magis orat pro seipso. 2. Parens moriturus non solu instruit liberos, quomodo postipsius morte sese gerere debeant, tradit illis vivendi præcepta, exhortatur ad concordiam, erigit solatio&c sed etiam precib.eorumsaluteDeo commendat. Sic Christus morti vicino valedictoria fuæ concioni, quæ, ut superius monuimus, est&consolatoria, &informatoria, &promissoria &exhortatoria, preces jam subjungit, quibus Apostolorii salutem Patri suo cœlesti seriò commendat, sicq; reipsa testatur, quod sit Pater eternitatis, Es. 9,6. ac verè paterno amore Apostolos & omnes credentes complectatur. 3. UtChristus est unicus N.T. apx 15peus, ita quoq; est unicus noster Mediator, qui cum in personæ unitate sit verus Deus & homo verus, propter fuam cum Deo & hominibus oine wow, Mediatoris officio salutariter fungi potest. Quemadmodu ergo hactenus in docendi munere Dei nomine cum hominib.egerat voluntatemDei humano generi patefaciendo, & mandata ejus proponendo: ita in posterum in orandi&facrificandi munere nomine hominum cum Deo agere voluit, ut hac ratione genus humanumDeo reconciliaret.De Mose typico V.T. Mediatore dicitur, quod Dei nomine ad populum, &nomine populi ad Deum fuerit locutus, Exod.19. v.19. cap.20, 19. ita quoq; verus N.T. Mediator Dei nomine in suis concionibus ad homines, & vicifim in fuis precibus hominum nomine ad Deum loqui voluit. Cyrillus lib. 11.in Joh. cap. 15. Ut Mediator & Pontifex bona pro nobis petit. 4. Christus priorem legationis à Patre sibi demandatæ partem stus valedictoriæ concioni preces has subjungere absolverat, doctrinam Evangelii ex sinu æter-

ni Patris prolatam Apostolis, & in persona Apostolorum toti Ecclesia tradiderat. Ego, inquit, glorificavi te super terram,opus consummavi,quod dedisti mihizut facerem, v.4. Ergo in hoc familiari cumPatre cœlesti colloquio relignat, quali legationem in manus Patris cœlestis, ac commemorat, quid & quantum in hac legatione sibi à Patre commissa effecerit, quo successi in terris docuerit, quid veluti responsi loco ab Apostolis nomine totius generis humani retulerit. Manifestavi, inquit, nomen tuum bominibus, quos dedisti mihi de mundo & c. & sermonem tuum servaverunt, vers.6. Nunc cognoverunt, quodomnia, quacung, dedisti mibi, abste sint, v.7. Quia verba, que dedisti mibi, dedi eis, Sipsi acceperunt, Sc. v.8. Et quia non ampliùs in propria persona docendi officio visibiliter in terris præsens functurus erat, sed partes hasce Apostolis tradiderat, Matth. 10,7. ac porrò traditurus erat, Matth. 28,19. Marc. 15,15. ideò ministerium ipsorum ardentissimis precibus Deo commendat: Ego, inquit, rogo pro eis, v.9. quia sicut tu me missti in mundum, ita ego miss eos in mundum, v.18. 5. Christus inter alias causas etiam eo fine oravit, ut & exemplum & formam orandi nobis exhiberet. Balilius Seleucientis in orat. pag. 278. δεανότης προσέυχεζαι, ίνα μαθηρίς αγωνίζεθα παραινέση. Lyranus in hunc locum: Non tantum oravit Cl ristus ad aliquid impetrandum, sed etiam ad dandum nobis orandi exemplum. Voluit ergò post doctrinam & instructionem Apostolorum ad preces se convertere, ut ostenderet, tum quod per preces Deo loqui debeamus, quando per doctrinam nobis est locutus, tum quod doctrina non sit salutaris absque precibus, tum quod puritas Verbi, & constantia fidei serias requirer preces. Qui enim Verbum audiunt, non autem seriò precantur, fiunt securi, & insidiis Satanicis sunt expositi, per quas semen Verbi ex cordibus ipsorum citò rapi potest. Christus igitur hoc exemplo suo admonet non solum Ecclesiæ ministros, ut conciones ad populum habitas sigillo precum in cordibus auditorum oblignent: sed etiam ipsos auditores, ut salutaremVerbifructum, & boni operis complementum feriis gemitibus à Deo precentur. Albertus in. hunclocum: Quia omne, quod docet sermo divinus, im-petrandum est per orationis devotionem; ideò ut exemplum det nobis, recurrit ad orationem, ut ea, que docet, impetrentur. Lyranus in hunc locum: Postquam confortavit discipulos per doctrina beneficium, consequenter eos consolatur per orationis suffragium, ut nos idem facere doceat. 6. Christus nullum sine opere salutari tempus prætermittit. A doctrina & informatione sese mox convertit ad orationem regulam vivendi suo isthoc exemplo nobis præscribens. Cyrill.lib. 11. in Joh. cap. 14. Cim quast viaticum ad salutem, veritatem dogmatis Apostolis suis Christus tradiderit, & fortiores ad tentaciones reddiderit, continuò ab hac collocutione in orandi habitum se convertit. Nec ullum tempus inter sermonem ad discipulos, & Deum Patrem, intervenire passus est, precipue vivendi discipline regulam se nobis in hoc etiam constituens. Opus enim est non ignorare, si quis piè ac sancte vivere velit, aut ad fratres utiliter loqui oportere, aut in orandi opere sermonis usum adhibere. Pulcre Nilus in sentent. tom. 1. Orthodox. p. 172. Optimum est, in labores & orationes animam partiri, sic enim non multos in nobis introitus diabolus invenit. 7. Docuerat Christus, se esse vitem, Apostolos verò palmites, Johan. 15.v.1. nunc ergo facto iplo

ostendit, se esse veram vitem, spiritualis vita succum, & fructificandi virtutem Apostolis & omnibus credentibus suppeditantem, dum per preces à Patre cœlesti impetrat, ut in ipso maneant, & à Satanæ insidiis, ac mundi odiis & illecebris custoditi, copiosum fructum afferant. 8. Commendaverat prius discipulis precationem tum pracepto tum promisso, Joh. 14,13. & 14. cap. 15,7. cap. 16, 23. & 24. jam commendat ipsis eandem suo exem-plo. 9. Exhortatus fuerat discipulos ad mutuam ac fraternam dilectionem, Johan. 13, 34. cap. 17. v. 12. & 17. jam suo exemplo, ut summus caritatis Magister, & perfectissimum ejus exemplar, oftendit, dilectionis præceptum etiam hoc complecti, ut pro salute proximi vota faciamus, 1. Tim. 2, 1. Jac. 5. V. 16. Prose orare, necessitas jubet; pro aliis orare, caritas bortatur: pro se orare, natura est; pro aliis orare, gra-tie, ait Chrysostomus in Matthæum. Ostenditin-Super, caritatem & concordiam ad sui conservation nem precum adminiculo indigere. 10. Pradixerat discipulis persecutiones & adversitates in. mundo sustinendas, Joh. 15, 20. cap. 16,20. arque exhortaturus fuerat, ut in hisce afflictionibus confiderent, v.3 3. Oftendit igitur fuo exemplo, dum prius ad collem thuris, quam ad montem myrrhe abit, id est, a l'instantem passionem precibus sese munit & præparat, Cant. 4, 6. quo in adversis confugere debeant, videlic, quod non debeant animum prorsus despondere, sed magna siducia per preces ad Deum recurrere, ab ipfo auxilium & liberationem exfeectare, sicut ipse imminente passione ad precesio convertit. Pater, inquit, venit bora. Chryfost.hom. 70. in Joh. &ex eo Theophyl in h. l. Cum dixiffet discipulis, afflictionem habebitis &c. iterum eos erigit per preces, erudiens nos, in tentationihus relictis omnibus ad Deum confugere debere. In periculis & adversis cujuscunque generis nullum tutius refugium, nullum certius habemus remedium, quam pias ac serias preces. Quanto igitur major tribulatio & agonia periculofior, tanto ferventior debet effe oratio, ipfius Christi exemplo, Luc. 22,44. Sicut ex colloquio cumamico cor recreatur: sic mala ipsa quodammodo mitigantur, quando curas afflicti animi per preces in sinum Dei quasi effundimus. 11. Justin. Martyr in Quaftionib. & Resp. ad Orthod. q. 23. p. 316. recte monet, Christum post Juda ex cænaculo discesfum preces hasce recitaffe, Joh. 13,30. ut fignificaret, preces has non comprehendisse Judam, quem etia disertis verbis ab earum fructu excludit, Joh. 17,12. Primum perditio est facta, inquit, deinde pro discipuis oratio, postea Salvatoris passio. 12. Sicut Joh. 7,37 in ultimo sestivitatis die magno Christus clamat, dicens: Si quis sitit, peniat ad me, & bibat: sic in ultimo Judæorum paschate hoc loco cum clamore preces & Supplicationes Deo offerens, Heb. 5,7. præparavit nobis fontem gratiæ & salutis, quo sitim animæ nostræ restinguere possumus. De his omnibus historia leries & temporis circumstantia nos admonet. Antequam verò ad explicationem hujus admirabilis orationis accedamus, expendenda prius eritejus-dem dignitas, propter quam ea nobis debeat elle commendatissima. Ea verò elucet 1.ex causa efficiente, hoc est, à persona precantis. Illa non est nudus ac merus homo, sed Θεανθρωπ @, Christus Jesus Salvator & Mediator noster unicus, sicut diserte dicit Johannes: Hæc locutus est fesus, & sublatis incœlum oculis dixit. Is precari hoc loco voluit, tum | humanam naturam Christo competunt, sed vis & ut oftenderet, se esse verum hominem, ac ratione humanæ naturæ Patre minorem, Joh. 14, 28. tùm ut demonstraret, se esse nostrum Pontificem acMediatorem, eo fine à Patre cœlesti in hunc mundum missum,ut beneficia cœlestia per lapsum amissa humano generi iterum acquireret, ac credentibus distribueret. Joh. 11,41. cum ante Lazari resuscitationem dixisset: Pater, gratias tibi ago, quoniam au-disime, statim subjectiv.42. Ego autem sciebam, quia semper me audis, sed propter populum, qui circumstat, di-xi,ut credant, quia tu me missi, ti credant. Nempo suo preces nobis commendatas redderet. Neque enim prose indiguisset oratione, (nisi sponte seipsum exinanivisset,) sed suo demonstrare voluit exemplo, quantopere nos e à indigeamus, & à quo in adversis auxilium & salutem exspectare debeamus; tum ut reipsa ostenderet, per & propter ipsum, adeoque propter ipsus sanctissimum meritum & essicacem intercessionem omnia ad nos beneficia spiritualia descendere; tum deniq; ut januam nobis aperiret, ac viam pararet, ut ipfi quoq; adPatris thronum accedere, & in ipsius nomine preces nostras cœlesti Patri offerre audeamus. Cum enim ad Patrem nemo veniat nisi per ipsum, Joh. 14. v.6. ideò etiam precibus nostris non patet ad Patrem aditus, nisi per ipsius tanquam Mediatoris meritum &intercessionem ille nobis paretur. Hac de re ita disserit Damasc. lib. 3. orth. fid. cap. 24. Oratio est ascensio mentis in. Deum, aut decentium à Deo petitio. Quomodo igitur Dominus in suscitatione Lazari & passionis tempore ombat? Non enim ascensione ad Deum sancta ejus mens indigebat semel secundum hypostasin Deo Verbo unita, neg, petitione à Deo, nam unus est Christus. Verum nostram in se exprimebat personam & typum; quod nostrum est, in seipso formabat, & nobis factus exemplum, Gedocens nos à Deo quarere, ad ipsum attendere, & per sanctam ejus mentem nobis sternens viam ad Deum ascensum. Quemadmodum enim passiones sustinuit nobis victoriam adversu ipsa brabeam comparans, sic Gonavit, nobis viam sarversu ipsa brabeam comparans, sic Gonavit, nobis viam sternens ascensionem in Deum, G pro nobis omnem justitam implens, nobisos, per seipsum reconcilians Patrem, G ut principium G causam sui ipsius honorans G instruums, quòd non sit Deo contravius. Ex quo jam facilida carta contravius. cilè apparet, an Christus tantum ut homo, an verò ut Deus & homo precetur. Veteres sæpe repetunt: Christus orat ut homo, non ut Deus; ut Deus adoratur cum Patre, ut homo orat Patrem. Sed hæc funt rectè explicanda, ne vel à vi & efficacia harum precum divinam naturam, vel ab objecto religiosæ adorationis humanam naturam τῷ Λόγφ personaliter unitam, & ad dextram Dei post has preces exaltatam excludamus. Diximus paulò ante, Christum hic rogare ut nostrum Mediatorem ac Sacerdotem. Jam verò officium Mediatoris & summi Sacerdotis competit Christo secundum utramque naturam. Ergò a vi & efficacia harum precumnon potest nec debet excludi divina ipsius natura, de qua in his ipsis precibus aliquoties luculentum fert testimonium, ut quando dicit v. 2. Dedisti ei potestatem omnis carnis , ut quotquot dedisti ei , det eis vitam æternam. verl 5. Glorisca me gloria, quam habui, prius quam mundus effet, apud te. vers. 10. Mea omnia tua sunt, & tua mea sunt. Proinde sic habendum: Quæ in hac oratione sunt humilia, & subjectionem erga Patrem includunt, ea tant ûm secund ûm ] Harm. Tom. III, vel Gerbard. Contin. pars tert.

efficacia harum precum, quæ eas reddit reconciliatorias, mediatorias, intercessorias & impetratorias, à divina natura humanæ personaliter unita descendit, & in orationis ἀποτίλεσμα quasi influit. Quemadmodum enim pati & mori est proprietas humanæ naturæ; sed pati pro peccatis mundi, mori pro vita hominum, est ἀποτίλεσμα ad officiú Christi Sacerdotale pertinens, ad quod utraque natura concurrit: ita humiliter precari & supplicare est humanæ naturæ, quæ sola est codens sive indiga, proprium; sed tanta precari essecia, ut preces illæ omnibus credentibus impetrent gratiam in præfente, & gloriam in futuro feculo, est ἀποτέλε (μα ad officium Christi Sacerdotale pertinens, ad quodutraq; natura concurrit. Epiphan. hæresi 69. ad ob-jectionem Arianorum, quod Filius, quia Patremoret, non sit verus Deus, sic respondet: Etiamsi vita erat, & posset dare vitam, non vult tamen turbare justitiam, sed venit, ut ad unum principium, ad unam Deitatem, ad unam veritatem, adunam concordiam, ad glorificationem unam congregaret hominum (alutem ac mentem, & coram discipulis Patrem rogat. Quis enim Filius à Patre non. petit? quis verò Pater Filio non dat? quis autem filius alienus existit à Patris natura? & c. Da igitur ipsis vitam habere in seipsis. Qui vita est, vitam à Patre accipere vult, & dare discipulis qui vita est, ut ne distrahat unitatem. Cyrillus libr. 11. in Joh. cap. 17. Complicata funt bumana divinis, & composita quodammodo ex utrisá est o-ratio. Bernhardus, serm. 76. in Cant. Libere petitur, quod in potestate petentis est accipere. Ergo dispensatoria Filii petitio est non necessaria, quippe donantis cum Patre, quicquid à Patre acceperit. Atque hæc dignitas personæ preces Christi non solum maximè nobis commendat, sed etiam à communi sorte omnium aliarum precum, sive à Patriarchis, sive à Prophetis, sive ab Apostolis ex fuerint recitatx, easdem eximit. Quando enim sancti Dei homines orârunt, tunc oratio illa fuit ψιλῶν ἀνθρώπων, hîc verò orat Christus Jesus Θεάνθρωπω. Sanctorum preces suam quoque habuerunt efficaciam, sed non ex virtute proprià, verùm ex his Christi precibus, & perfectissimo ejus merito unicè descendentem, unde illæ non fuerunt meritoriæ, hæ verò ad meritum Christi pro nobis præstitum meritò referuntur. 2. à materia, sive re, quæ petitur. Ea verò est longè gravissima & angustissima. Neque enim petit particulam aliquam panis quotidiani, fed fe à Patre glorificari gloria illa, quam habuit ante mundum conditum, hoc est, æternâ, divina & infinitâ gloriâ; Apostolos & omnes per Verbum ipsorum credituros in bono conservari, unitate fidei & Spiritus conjungi, in veritate sanctificari, ac tandem cœlesti gloria ornari. Hæc sunt summa & maxima beneficia, quæ velin hac, vel futura vita ab homine possunt desiderari. 3. à forma. In historia Evangelica sæpiùs commemoratur, quod Christus oraverit, Matth. 14,23. Luc. 6,12. &c. fed nuspiam exprimitur, qua verborum forma oraverit, nisi quod brevis quarundam orationum summa recensetur, Matth. 26,40. cap. 27,46. Joh. 11,41. hîc verò omnia orationis verba formalia divino zelo plenissima describuntur. Scimus quidem ex Dei Verbo, quod Advocatum habeamus apud Patrem, qui pro nobis interpellat, Rom. 8,34. 1. Joh. 2,2. qua verò ratione in diebus carnis suæ pro nobis in-Vvvvvv

tercesserit, & quidà Deo nobis precatus fuerit, in hac oratione prolixè describitur. Divus Apostolus 1. Tim. 2, 1. quatuor five species sive modos precationis enumerat, videl. denou, qua pro malorum aversione deprecamur; προσευχήν, quâ bonű aliquod nobis necessarium à Deo flagitamus; ert de ju, quâ aliorum salutem Deo commendamus; & eu xaeisiav, quâ pro beneficiis acceptis gratias agimus. Quia ergo Christus perfectum orandi exemplar nobis tradere voluit, ideoin hac oratione omniaista complectitur. Δέησις est, quando precatur, ut cœlestis Pater servet Apostolos à malo, v. 15. Προσευχή est, quando se petit glorificari, v. 1. & Apostolos in nomine Patris servari, v. 1 1. Evreu Eis est, quando dicit: Ego pro eis rogabo, v.9. Non pro eis tantùm rogo, sed & pro illis, qui credituri sunt per Verbum ipsorum, V. 20. Euxaessia est, quando justitiam&misericordiaPatris commendat, v. 25. Pater juste, mundus te non cognovit, bi autem cognoverunt. Pertinet&hoc ad formam hujus orationis commendandam, quod Christus, qui est ipsa Patris sapientia, I. Cor. 1,24. exactissimum precandi ordinem observat. Primum enim pro se precatur, ac sui glorificationem expetit, quia ipse est lapis angularis & fundamentu Ecclesia, Eph. 2,20 exipsius merito omnia beneficia spiritualia&cœlestia unicè descendunt. Deinde orat pro Apostolis, qui constituti erant totius orbis Doctores, per quos in Verbo Evangelii beneficia passione & morteChristi parta erant hominibus offerenda, unde ratione prædicationis & doctrinæ de Christo etiam ipsi dicuntur fundamenta, Apoc. 21, 14. ac reliqui credentes dicuntur super ædificati super fundamentumProphetarum & Apostolorum, existente summo angulari lapide Christo, Eph. 2. v. 20 Tandem orat pro omnibus verè credentibus, adeog; pro tota Ecclesia, quia reliqui per Verbum Apostolorum erant credituri, Joh. 17, 20. Respicit ergò primò ad meritum, quod sua passione & morte amissam salutem humano generi velit reparare. Secundò ad medium, quod per Verbum Apostolorum beneficia sua passione&morte parta vesit distribue-re. Tertio ad salutarem fructum, quod credentes per fermonem Apostolorum beneficiorum suorumdebeant fieri participes. Fructus præsupponit mediu, per quod producitur; medium præsupponit meritum, per quod beneficia distribuenda acquiruntur: ideò Christus in hac admirabili oratione primò mentionem facit meriti, ut Deus gratam habere velit hostiam, quam in ara crucis pro totius mundi peccatis mox erat oblaturus, & cœlestia beneficia humano generi acquisiturus. Secundò medii, ut Apostolorum ministerium reddat salutare & efficax. Tertiò fructus, ut credentes per Verbum Apostolorum in fidei veritate & caritatis unitate conservet, ac tandé in gloriam cœlestem ultimum fidei finem, 1.Pet.1,9. ipsos transferat. Christus est Ecclesiæ caput, Apostoli & reliqui credentes sunt Ecclesiæ tanquam mystici corporis Christi membra; ideò in precibus suis primo mentionem facit capitis, deinde descendit ad membra: & quidem primò agit de membris jamdum credentibus & capitiadhæren-tibus, deinde verò de membris per Verbum cre-dentium credituris, Sacerdotes V.T. primò pro seipsis, ac deinde pro toto populo sacrificia offere-bant, Lev. 16, 11. Hebr. 5, 3. Christus N.T. Sacerdos, cum suerit & sit omnis peccati expers, ideò non opus habuit, sacrificium propitiationis pro se offerre,

in eo enimSacerdotibusV.T.opponitur,Heb.7,17, interim utantitypum typo responderet, in hoc spirituali precum thymiamate primo feipsum, secundò fidelem populum Deo commendat. Orat primò omnium pro sui glorificatione. Secundò pro Apostolis, per quos in toto orbe erat glorificandus. Tertiò pro omnibus credentibus, in quibus glorificandus erat. 4-Ab effettu live fructu & efficacia. Fructus hujus precationis est longè uberrimus, ut verèdichum sit à Philippo Melanchtone, nec digniorem, nec sanctiorem, nec fructuosiorem, nec magis patheticam vocem in cœlo ac terrà unquam fuisse auditam, quam hanc ipsiur Hlii Dei precationem. Est enim primo doctrine celeffic fummarium. Christus hoc precationis qualisigillo conciones fuas ad Apostolos & alios auditores habitas, in cordibus eorum obfignare & confirmare voluit : ideò ut in valedictorio fermone, ita quoq; in hac eidem immediate subjuncta oratione summam ac præcipua capita doctrinæ cœlestisbreviter complecti voluit, unde Lutherus in commentario hujus loci scribit: Pracipuum illud totius dostrina Christiane caput, quod in soloChristo habeamus omnia ad salutem necessaria, non in nobis vel alio homine, nuspiam tam succin-Etè ac nervosè verbisgs tam emphaticis & ponderosis expositum novi. Et ut aliquo duntaxat modo sublimitatem doctrinarum, quæ in hac oratione nobis traduntur, intelligamus, expendere oportet: Primo quod Christus abyssum cordis sui in ea nobis aperiat, quomodo ergaPatrem fuum cœlestem, ergaApostolos & omnes verè credentes sit affectus, qu'am ardentissimo amoris incendio ipsius cor erga genus humanum flagret, cujus flammæ in hac oratione quali prorumpunt. Christo jam constitutum erat, pro expiandis humani generis peccatis passionem&mortem adire. Venit bom, inquit. Ideo in hac oratione ostendit, quo animo & affectu passionem adierit, videlicet tum ex sancta erga Patrem obedientia, consummavi, inquir, opus, quod dedisti mihi, ut facerem; tum ex immenfo erga genus humanum amore, ex quo provenit, quod tam folicitè pro Apostolis&tota Ecclesia orat. Mors Christi est reale & summum documentum amoris illius inexplicabilis, quo genus humanum complecticur, nufquam enimilluxit clarius quod nos dilexit Dominus, quam in ipfius passione & vulneribus, interim ex nudo externo passionis & mortis intuitu non potuisset hoc cognosci, nisi Christus in hac oratione teltatus fuiffet, quo animo & affectu mortem adire voluerit. Cyprianus, lib. de Orat. Domini: Magna Domini benignit as pariter & pietas, ut non contentus, quod sanguine suo nos redimeret, adhuc pronobis amplius & rog aret. Secundò, quod Christus de Jua persona, officio & beneficiis, eorundemque applicatione in hac oratione luculenter nos instruat, quodscilicet in personæ unitate sit verus Deus ac homo verus, Mediator, Redemtor & Salvator huma-ni generis, qui seipsum pro nobis sanctificet, ac victimam Deo offerat, quod ipsemet sacrificii sui fructum nobis applicet, quod beneficia sua in-Verbo Evangelii nobis offerat, ac per sidem co-rum nos participes reddat. Tertio, quod Christus non solum sui, sed etiam paterni cordis abys-sum in his precibus nobis aperiat, quomodo iserga dilectum suum Filium, & omnes in ipsum credentes sit affectus. Deum nemo novit unquam, Filius, qui est in sinu Patris, ipse enarmoit nobis, Johann. 1. v. 18. Cum ergo Christus ex sinu æterni

Patrisilla protulerit, quæ de Patre suo cœlesti in hac oratione affirmat, quod videl. eodem amore credentes in Filium, quo ipsummet Filium complectatur:ideo dubitare non possumus, Patrem eo modo verè erga nos in ipsum credentes esse affectum. Joh. 8,30. inquit Christus: Ego, qua Patri celesti placita sunt, facio semper. Ergo dubitare non possumus, quin Christus etiam in hac oratione fecerit, quod Deo placet. Quare, cùm tam seriò & ardenter pro Eccle-sia Christus oret, eidem q; bona spiritualia & cœle-stia à Patre precetur, ex eo colligitur, Patremad ea danda esse promtum ac benevolum. Ut Patris &Filiiest una essentia, ita quoq; una voluntas, unum cor, una donatio. Quartò, quòd Christus docere nos voluerit, quem non solum precum, sed etiam totius vira & omnium actionum nostrarum scopum\_s nobis proponere debeamus, videlicet Dei gloriam &Ecclesiæsalutem; quæve bona in precibus nostris potissimum petere debeamus, videlicet conservationem Ecclesiæ, puritatem doctrinæ, concordiam docentium ac discentium, sanctificationem in veritate, & glorificationem in vita æterna. Secundò, hac precatio Christi est vivifica consolationis promtuarium. Confirmat enim nos de nostra cum Deo reconciliatione, de precum nostrarum exauditione, de spiritualium beneficiorum collatione, de conservatione in bono ac perseverantia, de sustentationein omnibus periculis & adversis, de finali ex eis liberatione, de æterna cum Deo in cœlis cohabitatione &c. Hæcenim omnia in Christo, & propter Christum nobiscontingere, testantur hæ preces, in quibus Christus ipse Ecclesiæ, & omnibus verè credentibus, illa bona à Deo precatur, inde jam confirmaturfides nostra, quòd preces nostræ non futuræ fint frustraneæ atque irritæ, quando verbis ex ore Christi desumtis isthæc beneficia precabimur, & in Christi nomine, id est, ex side merito & intercessioni Christi innitente orabimus. Pater cœlestis Christu semper exaudie, Joh. 11,42. Postula à me, inquit, S dabo tibiGentes in hereditatem tuam, Pf. 2, 8. vi hujus oraculi exauditus est Christus, quando cum lachrymis Sclamore preces G/upplicationes Deo obtulit, Hebr. 5.v.7. Jam verò Christus hic orat, ut Pater cœlestis credentes eodem amore complectatur, quo se dilectum suum Filium complecticur, ut credentes fint, ubi ipfe est incœlesti gloria & felicitate, quo beneficio nonpotest aliquod majus cogitari, nedum desiderari. Ergò hæ preces Christi à Patre cœlesti sunt exauditæ, ac proinde de his beneficiis à Deo in nos conferendis nulla superesse debet dubitatio. Commentator Damasc. lib. 3. cap. 24. monet, quod Christus in omni oratione procedente ex voluntate humana ut subjecta Sconformi divinæ voluntati illius per fummam obedientiam concordante semper exauditus sit; in oratione verò progrediente ex voluntate humana dimissa sue nature & permissa agere & pati propria ad declarandam fuam conditionems non fit exauditus, cum non oraverit bujusmodi oratione, un exaudiretur, sed ut exemplum nobis daret, in tribulatione ad Deum confugiendi, & nostram voluntatem divino arbi-trio subjiciendi. Ps. 22,1. Matth. 26,39. Joh. 12, 27. Jam verò Christus hoc loco precatur oratione procedente ex voluntate humana exactissimè conformi divinæ voluntati, unde dicit: Pater, quos dedisti mibi, volo,ut,ubi Ego sum, Silli mecum sint: cum contrà Matth. 26,39. diceret: Non sicut ego volo, sed sicut tu. Harm. Tom, III, vel Gerhard. Contin. pars tert.

Ecclesia & omnibus verè credentibus factas, esse à Patre cœlesti auditas. At, que major potest esse consolatio in omnibus tentationibus, afflictionibus & perfecutionibus, quam quod sciamus, Christum pro nobis precatum effe folicitè, & à Patre exauditum esse benevole? Stapulensis in hunc locum: Cujus Christiani cor non liquescit, dum manifeste cognoscit, Filium Dei aternum pro fe rogasse Patrem, ut unum sit cum ipsis, quem semper à Patre audiri scit, & pro se,& pro omnibus, pro quibus rogavit, aquè exauditum esse ac pro Apostolis? Hunc salutarem precationis suæ fructum Christus ipse nobis monstrat, quando dicit v. 13. Hec loquor in mundo, ut habeant gaudium meum impletum in semetipsis, id est, ut intelligant, quam ardenter ipsos diligam, quam solicitus sim de ipsorumsalute, quanta bona iplis impetraverim, & ex co verum solatium & solidum cordis gaudium percipiant. Tertio, hac precatio est Ministerii & Ecclesia fundamentum. Chryfostomus in Pl.3 8. Nisi bac impleta esset oratio, ne Apostoloru quidem chorus effet servatus, Egavisurus esset diabolus verus inimicus, Equi cum eo erant. Christus non solum pro Apostolis, sed etiam consequenter pro omnibus fidelibus Ecclesiæ doctoribus, Apostolorum in munere docendi successoribus orat, ut Pater cœlestis illos sanctificet in veritate, regat illos sancto suo Spiritu, & conservet in doctrinæ puritate, ac fidei & caritatis unitate. Ergo hæè oratio est fundamen-tum ministerii, & adhuc hodie essicax, ut ministeriumEvangelii in mundo conservetur, ut doctrinæ puritas, & docentium unitas in Ecclesia adhuclocum habeat. Nec solum pro doctoribus, sed etiam auditoribus, non folum Apostolorum, sed omnium Ecclesia doctorum oravit, rogo pro eis, qui per Verbum Apostolorum in me credituri sunt, inquit v. 20. Ergo hæc oratio non solum ministerii, sed etiam totius Ecclesiæ est fundamentum. Quòd adhuc aliqua in mundo colligitur Ecclesia, quod adhuc aliqui Deum ex Verborectè agnoscunt, invocant, colunt, in fide conservantur,&crescunt, ac ad salutem perducuntur, illud efficaciæ harum Christi precum unicè est tribuendum. Si absq; illis esset, porta inferorum adversus Ecclesia jamdudum pravaluissent, Matt. 16,18. Quoties ergò vel Ministerium vel Ecclesia de sui conservatione periclitari videtur, cogitemur, Christum in his precibus suis eam Deo commendâsse, & preces hasce à Patre cœlesti esse certissimè exauditas. Quartò est precum nostrarum fulcrum. In precibus nostris non possumus, nec debemus, no-Îtrâ dignitate ac nostris meritis niti, sed in Christi fatisfactione & intercessione omnis fiducia collocanda. Ergo hæc oratio Christi est sirmissimum nostrarum precum fulcrum, quippe per quam certi reddimur, si vota nostra Christi precibus conjunga-mus, & verbis ex hac oratione petitis precemur, etiam nostras preces à Deo exauditum iri, cum ex Christi Mediatoris precibus pondus & efficacia in. nostras preces descendat. Quintò est efficacissimum ad precandum opunthesov. Quod si enim Christus, xternus Dei Filius, ejusdem cum Patre potentiæ & majestatis, imminente passione & morte tam seriò & ardenter precatus est, cum tamen salutarem pasfionis & mortis suæ eventum in luce omniscientiæ exactissimè videret, quantò magis nobis necessariæ erunt preces in tanta carnis infirmitate, in tanta Satanæ acmundi rabie, in tanta periculorum Ergo dubitare non possumus, has Christi preces pro & adversorum copia? Sciamus ergo, nos hoc VVVVV 2

1-

IS

1 1

Christiexemplo moneri, quod preces ex side profectæ debeant esse unicum nostrum refugium in oc diis mundi, in persecutionibus tyrannorum, in insidiis hæreticorum, in omnis generis tentationibus, in doloribus mortis & inferni&c. Si ex eodem cum Christo precati fuerimus spiritu, eundem periculorum nobis imminentium, ac malorum humeris nostris incumbentium experiemur eventum. 5. A temporis adjuncto. Christus has preces ad Patrem cœlestem fudit paulò ante passionem & mortem, postquam Evcharistiam, sanctissimum illud Testamentum fuum, instituerat, & suavissimo sermone discipulis valedixerat. Jam verò tempore agoni mortis proximo nihil temerè, nihil simulatè, nihil præpostere solet geri, sed in pectore morituri parentis omnia flagrant atq; ardent amore erga liberos. Rupertus monet, orationem hanc congruere titulo Pfal. 102, Omtio pauperis cum anxiaretur, E preces fuas comm Domino effunderet. Cum enim Christus has preces recitaret, jamdum fanctissima ipsius anima coperat luctari cum doloribus mortis & inferorum. Ergò in his precibus agit rem maximè seriam, ac verba adhibet ponderosa ex slagrantissimo affectu,& ferventissimo Spiritu profecta. Quo amoris affectu pro Apostolis & omnibus credentibus, imò pro toto genere humano mortem jamjam aditurus erat, eodem pro Apostolis & omnibus credentibus hic precatur. Neg; tamen cogitare debemus, Christum vel tunc primum orare, ac pro Ecclesia intercedere cœpisse, vel tunc orare desiisse, quando has preces in cœnaculo Hierofolymitano sonorâ voce protulit. Sed hæc externâ & audibili voce prolata precatio fuit evidens testimonium, quòd Filius Dei sit æternus Ecclesiæ suæ Sacerdos, qui statimab initio generis humani in peccatum & mortem prolapli factus fuit apud Patrem deprecator, quinimò in eterno sacratissima Trinitatis consilio constitutus fuit Mediator & Intercessor, ac sponte in se recepit hoc officium, quod in plenitudine temporis velit lapsum genus humanum per passionem &mortem fuam Deo reconciliare, & pro peccatis mundi perfectam satisfactionem præstare, ut sic oratio in aditu passionis recitata accipi debeat tanquam perpetuus gemitus, & perpetua intercessio Filii Dei pro Ecclesia. Quemadmodum enim Agnus ab origine mundi occifiu dicitur, Apoc. 13, 8. ratione decreti promissionum, typorum & efficaciæ: ita quoq; Fi-lius Dei jam inde ab origine mundi, imò ab æterno pro credentibus in ipso ad vitam æternam electis deprecatus rectè dicitur, quatenus intuitu satisfa-ctionis&intercessionis in plenitudine temporis secuturæ decretum de salute credentium est factum. Et quia omnia coram Deo sunt præsentia, ideò hæ preces Filii Dei in assumta natura humana factæ Deo ab æterno fuêre præsentes, & ad salutem electoru efficaces. Multo minus cogitari debet, quod hæ preces tantummodo tunc temporis pondus apud Patrem cœlestem habuerint, quando fuerunt ! dituris.

audientibus Apostolis in cœnaculo recitatæ: sedad finem usq; mundi fuum obtinent effectum, imò in omnem æternitatem earum efficacia sese extendit. Quemadmodum enim verbum potentiæ in primava creatione prolatum, germinet term herbamvirentem, Gen.1, 11. adhuc hodie efficax est, &ad finem usque mundi efficax erit: sic efficacia precationisà Christo semel prolatæ adhuc hodie viget, & in perpetuum vigebit, quia rogavit pro omnibus ad fine usq; mundi credituris, & totum Ecclefiæ corpus cum omnibus veris & vivis ejus membris in manus Patris cœlestis commendavit. Statim post hanc precationem Christus adiit suam passionem, que nihil aliud est quam realis quædam deprecatio, & efficacissima satisfactio pro peccatis hominum.Ru-pertus in hunc locum: Hac, Pontifex summus, propiitator ipse & propitiatorium, Sacerdos & sacrificium, pro nobie oravit, Touleus ejus non sunt amplius in diversa mutati, non enim cessantibus verbis validus cordis ejus clamor conquievit cum potius verbis illis tantum significaverit, qua causa vel intentione sustineret protinus vincula, probra, alapas, sp. ta, flagella, spineam coronam, clavos atý, lanceam, fellis & s. cetipoculum per omnia tacens, & non aperiens os fuum. Post passionem, mortem ac resurrectionem suamascendit in cœlum, ut appareret vultui Dei pro nobis, Heb. o. v.24. ac collocatus ad Dei dextram, adhuc hodie pro nobis intersedit, Rom. 8,34. 1. Joh. 2,2. ac quia mane in aternum, sempiternum habet Sacerdotium, unde Salvare in perpetuum potest, accedentes per ipsum ad Deun, emper vivens, ad interpellandum pro eis, Hebr. 7, 24. & 21. Hæc omnia dignitatem atq; utilitatem hujus orationis quodammodo illustrant, propter quam verè dicitur, familiare ac devotifimum Christi cum Patre suo cœlesti colloquium, extrema quasi voxen fanctiffima Christianima spiritu fervidissimo prolata, lucidiffimum speculum, in quo Patris cœlestis & Christi Filii ipsius amor erga nos conspicitur, clavis penetralia cœlestis curiæ reserans, clypeus fortiffimus, quo contra diabolum, infernum, mortem&omnia mundi adversa munimur, tranquillus portus, in quo à naufragio salutis tuti, & incolumes fervari possumus, murus Ecclesiæ igneus conm persecutorum furores, gratissimum Deo sacriscium & odoramentum, quo fuit humano generi reconciliatus, thefaurus arcanæ & cœlestis sapientiæ, quem Christus dilectissimus Patris Filius, cui cor Patris optime notum, ex sinu ejus protulit, preciofiffimum Ecclefiæ มะผมทุ้งเอง & efficaciffimuminomnibus animæ morbis remedium &c. Et quia fuperius diximus, Christum in his precibus orare . pro feiplo. 2. pro Apostolorum Collegio. 3. prototo fideli populo, ideò in tres pericopas divinam hanc & admirabilem orationem distribuemus. Qui dichotomia delectantur, possunt sie progredi: Christus orat 1. pro se eaque. 2. pro membris suis, & quidem 1. superioribus videlicet Apo-stolis. 2. inserioribus, per verbum eorum cre-

## Pericope prima.

V.I. Ταῦτα ἐλάλησεν ὁ Ἰησῶς, κὰ, ἐπῆρε τὰς ὁ Φθαλμὰς V.I. Hec locutus est Jesus, & sublatis oculis suis incalum, αυτθ εἰς τον ἐρομοὸν, χ, εἰπε· Πάτες, ἐλήλυθεν ἡ ω- dixit: Pater, venit bora, glorifica Filium tuum, ut b

εα, δόξασον σε τον ήου, ίνα χούρς σε δοξάση σε. Καθώς έδωκας αὐτῷ έξεζίαν πάσης συρκός, ίνα 2. παν ο δίδακας αὐτῷ, δώζη ἀυτοῖς ζωὴν αἰώνιον,

Filius tuus glorificet te.

Sicut dedisti ei potestatem omnis carnis, ut quotquot dedisti ei, det eis vitam aternam.

- 3. Auth de esu n alien & Con, va proconoci ce tov 3. Hec eft autem vita eterna, ut cognoscant te foμόνον άληθινον θεον, και ον άπεσειλας Ιησέν Χελ-

Visà

US

IC

&

1-

24 24

9.

S

IS

7

18 25

ra

ri

1-

3-

0-

re

i

ris

0-

- lum verum Deum, & quem misisti, Jesum Chri-
- 4. Εγώ σε εδόξασω επὶ τῆς γῆς το εργον ετελείωσω ο 4. Εgo te glorificavi super terram : opus consummavi, δεδωκάς μοι ίνα ποιηςω σε αυτῷ τῆ δδ-ξανίν δόξασόν με, σὸ Βάτερ, παρὰ σεαυτῷ τῆ δδ-ξη, ἡ είχον πρὸ ἐ τὸν κόσμον είναι, παρὰ σοί. quam habui prius, quam bic mundus esset, apud te.

id est, Spiritum sanctum in specie linguarum ignea-

rum è cœlo demissum acceperunt, statim cœpe-

runt loqui variis linguis, quod significant voces, to-

nare prædicatione, fulgurare miraculis, ac orbem universum doctrina Evangelicæ propagatione concutere. Inde Blasius de Viega in commentario hujus loci, p. 340. rectte scribit: Hunc Angelum esse

Christum Dominum, plerig, Interpretes confitentur. Neg, enim alteri aptè accommodari possunt, que hoc loco ponun-

tur. Cujus enim alterius est universæ Ecclesiæ incensa, hoc

est, orationes in thuribulo aureo tanta majestatis specie offerre? cujus est praterquam Christi de igne, quo thuri-

bulum aureum erat impletum, partem in terras misisse,

easq, divini amoris igne, & ignitis Spiritus sancti donis inflammasse? 3. Ex locorum parallelorum collatione. Per hunc Angelum intelligi debere Christum, patet

non solum ex omnibus Scripturæ dictis, in quibus ejus intercessio describitur, Rom. 8,34. Hebr. 9,24. 1. Joh. 2. v. 2. sed etiam ex illis, in quibus jubemur

in Christi nomine orare, Joh. 14.v. 13.14. cap. 15.

v.16. cap.16.v.23. Quidenim aliud est in Christi nomine orare, & Christi merito ac intercessione in

precibus niti, ut illæ sint Deo gratæ & acceptæ,

quam quod fumus spiritualis incensi de manu hujus

Angeli coram Deo accendat? Confer Dn. D. Hoe,

Theologum præclarissimum in commentario

hujus loci. Quemadmodum verò Christus in cœ-

lum ascensurus elevatis manibus discipulis suis benedi-

xit, ut significaret, perpetuum suum munus, ad de-

xtramDei, fore, hominibus benedicere, Luc. 24,50 ita quoq; hoc loco passionem & mortem aditurus,

atq; ex morte resurrecturus, in cœlum ascensurus, & ad dextram Dei collocandus, oravit pro Aposto-

lis & tota Ecclesia, ut significaret, perpetuum suum

munus, ad dextra Dei, fore, pro nobis intercedere,

unde etiam utrobique eodem gestu utitur, divina-

rum scilicet ac sanctissimarum manuum suarum e-

## Exegesis bujus Pericopes.

Pocal. 8. v. 3. vidit Johannes Angelum stantem ] die Pentecostes. Postquamenim Apostoli ignem, A Pocal. 8. V. 3. Vidit Johann aureum, ac da-ante altare, habentem thuribulum aureum, ac dam sunt illi incensa multa, ut daret orationibus sanctorum omnium super altare aureum, quod est ante thronum. Et ascendit sumus incensorum de precibus Sanctorum è manu Angeli coram Deo. Per hunc Angelum quidam ministros Ecclesia, quidam verò Angelos sanctos intelligunt, Lyranus, Papam Damasum, Brightmannus, Constantium Magnum, Aretas & Andreas Cæsariensis, quemvis Papam per hunc Angelum denotari existimant. Sed descriptio illius Angeli manifeste ostendit, per eum neminem alium quam-Christum Jesum, qui non solum in V.T. Gen. 16,7. cap. 48, 16. Exod. 14, 19. El. 63, 9. Ole 212, 3, &c. fed etiam in Apocalypsi cap.7.v.2. cap.10,1. Ange-lus appellatur, intelligendum esse. Patet hoc 1. ex distinctione. Angelus hic ab Angelis creatis, quorum in versu præcedenti sit mentio, expresse distinguitur. Alius Angelus venit, inquit Johannes. 2. Ex predi-catorum conditione. Talia lunt subjecta, qualia permittuntur esse à prædicatis. Jam verò prædicata, quædehocAngelo dicuntur, ita comparata funt, ut non possint de alio quam de Christo dici. Tria de hoc Angelo prædicantur. Primo quod venerit ac steterit ante altare, habens thuribulum aureum. Per hoc altare quidam intelligunt altare holocausti, quidam altare suffitus. Juxta priorem expositionem per stationem illam Christi super altare significatur, Christumesse simulSacerdotem & victimam, qui seipsum obtulerit super altare crucis Deo in odorem suavitatis, Eph. r.v.2. fed posterior expositio magis congruit textui, dicitur enim stetisse cum thuribulo tanquam suffimentum oblaturus, jam verò thymiamata non in altari holocausti, sed in altari thymiamatis incendebantur, ac altare hoc dicitur, aureum, cum tamen altare holocausti fuerit æneum. Significatur igitur alteraSacerdotalis officii pars, videlicet intercessio, quod non solum in ara crucis sacrificaverit; sed etiam stet ante altare, habens thuribulum aureum, id est, quod sit noster intercessor, ac sedens ad dextram Dei in throno majestatis, interpellet pro nobis. Secundò, quòd data sint ei incensa multa, ut daret orationibus Sanctorum omnium super altare aureum, quod est ante thronum, ita ut fumus incensorum de precibus Sanctorum è manu bujus Angeli coram Deo ascenderit. Per hoc describitur Sacerdotalis illius intercessionis esficacia & fructus, quod videlicet per hanc suam intercessionem nostris precibus addat pondus, ut sint Deo gratæ, & ad impetrandum efficaces, quod preces totius Ecclesia, & omnium Sanctorum in specie perferat ad Patrem cœlestem &c. Tertiò, quod accepto thuribulo impleverit illud de igne altaris, ac miserit in termm, unde fasta fuerint tonitrua, & voces, & fulgura, & terra motus. Per hoc digitus intenditur ad visibilem effusionem Spiritus sancti, factam in. Harm. Tom. III. vel Gerh. Contin. pars tert.

levatione. Mirabilem hanc Christi orationem immediatè ante passionem habitam Evangelista descripturus, præmittit quoddam proæmiolum, cui mox fecundo loco ipsam Dominicam orationem subjungit. In proæmio continetur i quædam transitio, seriei historiæ inserviens, ac tempus& locum admirandæ hujus orationis describens. Hac locutus Jesus. Quid per pronomen @mintelligendum veniat, patet ex versu ultimo capitis proxime præcedentis, in quo Christus Apostolis dicit, ταῦτα λελάληκα ὑμῖν. Cum ergo ibi pronomen ταῦτα ad totum sermonem vale dictorium præcedentem respectum habeat, ut superiùs ostendimus, ex eo manifestum est, etiam hoc loco per pronomen ravra sermonem valedictoriu intelligendum esse. Quia igitur valedictorius sermo in cœnaculo Hierofolymitano fuit habitus, ex cointelligitur, etiam hanc orationem περαγωνιον VVVVVV 3

in conaculo fuisse à Christo recitatam, ac valedicto- transiret ex boc mundo ad Patrem. V.3. Sciens à Deceri. rio sermoni immediatè subjectam. Idipsum ostendit particula copulativa z, que hoc loco est zgouzh, seu temporis circumscriptiva. Hec locutus est Jesus, & dixit, id est, cum hæc locutus esset, tunc dixit. Gen. 18,10. Ex. 7,8. Matth. 9,7. &c. De quo verò hæc historiæseries nos monere possit, in ratione ordinis larè fuit expositum. Hoc loco illud duntaxat explicandum, quod huic sententiæ, quæ in cœnaculo HierofolymitanoChristum precatum fuisse asserit, repugnare videatur, quod statim additur, Christum sublatis in culum oculis orasse. Ex eo enim inferendum videtur, quod Christus non in concluso cœnaculo, sed sub dio oraverit, ex quo robur aliquod accederet Ruperti opinioni, quod hæ Christi preces sint exdem cum illis, quas inhorto ad Patrem cœlestem postea fudit. At potuit Christus sublatis in cœlum oculis orare, etiamfi in cœnaculo oraverit. Daniel Propheta apertis fenestris in cœnaculo orans, Dan. 6, 10. sublatis in calum oculis orare potuit. Posteriorem valedictoriæ concionis partem Christus absolverat non amplius mensæ assidens, sed stans, postquam ex mensa surrexerat, ut colligitur ex Joh. 14,31. Quare cum in precibus non amplius ipli negotium fuerit cum folis Apostolis, sed etiam ac vel maxime cumPatre cœlesti, quem in precibus his compellabat, ideò facie à discipulis aversa oculos in cœlum per apertas cœnaculi fenestras sustulit. 2. Gestuum, quibus Christus in oratione usus est, descriptio. Illi verò sunt duorum generum: 1.0culorum in cœlum sublatio. Non solum aliis sanctis usitatum fuit in precibus oculos ad cœlum levare, 2. Paral. 20,12. Pf. 121,1. Pf. 123,1. fed etiam ipfi Christo, Matth. 14,19 Marc. 7,52 Joh. 11,41.quo gestu etiam hoc loco usus est ad testificandam 1.interiorem cordis sui devotionem. Exoculis elucet interior mentis affectus ac dispositio, quare cum oratio sit dvabaous ve eis vor Seov, ideò elevatis in coelum oculis orare voluit, ut Apostoli intelligerent, rem maximè seriam ipsum in hac oratione agere, ac jam affectu in cœlo magis quam in terra versari. Chrysostomus homil. 79. in Joh. Per ista erudimur, attentionem το έκζενες in orationibus effe adhibendam, ut stantes suspiciamus non oculis carnis tantum sed mentis. At, inquis, Christus mentem suam nunquam habuit à Deo aversam, sed jugiter in eum intentam, sicut Pf. 16,8. dicit: Pofui Dominum in confectu meo femper. Quomodo ergò tempore orationis habuit ascensionem mentis in Deum, eamque oculorum elevatione testatus est, cumnon semper oraverit, & tamen ejus mens semper ad Deum fuerit elevara? Respondet Commentator Damasceni lib. 3. c.24. Esto, quod mentem sanctissimam Christus assidue habuerit intentam in Deum ser meditationem, quia in Lege ejus meditabatur die ac nocte, & jugem contemplationem nullo quidem actu corporeo intermissam, quia oculi ejus semper ad Dominum : non tamen incessanter habuit mentem in Deum elevatam per confessionem divina laudis, venerationemá, & cultum Deigcum fapiùs aliis sanctis operibus ejus mens fuerit occupata. Adorationis autem rationem exigitur hujusmodi elevatio mentis in Deum, per laudationem Dei, adorationem ejus & bonorationem. 2. Divinam suam missionem. Ideò in cœlum oculos attollit, ut se à Patre cœlesti in terras missum è colo venisse, & illuc iterum jam properare fignificet. Hanc causam infinuat Johannes cap. 13. v. 1. Sciens Jesus, quia venit bora ejus, ut

vu, & ad mundum venie. Quando nos in precibus o. culos ad cœlum attollimus, admonemur isthac faciei & oculorum elevatione nostræ conditionis, quod cum reliqua animalia prona terram spectent, Deus ideò homini os sublime dederit, cœlumque intuerijusserit, ut sciret, se ad cœlum & nonadterram creatum, ac in cœlo sibi domicilium æternum esse paratum. Sed quando Christus hic incolum oculos elevat, non solum ratione termini ad quem hocaccipiendum, quod per ascensionem in celum se profecturum significet, sed etiam ratione termini à quo, quod in sua incarnatione è cœlo descenderit, & homo factus sit, id quod præ omnibus hominibus peculiare habet atque proprium, Joh. 3. V. 3 1. Qui de calo venit , super omnes est. Simon de Cassia 1.12. c.16. Levat oculos in regionem unde venemt, ad quam erat in corpore de proximo regressurus, 3. Intentionis sue ad Deum directionem. Dixerat Christus paulò ante, se esse in Patre, & Patrem in se, Joh.14. v. 10. & 20. esse non se solum, sed Patrem esse secum, Joh. 16.v. 32. ergo quando oculos in cœlum elevat, non significat, Patrem per locorum diasipala à seremotum esse, & in cœlo quasi inclusum habitare, sed mentem & intentionem suam supraomnes res terrenas, & extra omnes creaturas elevatam ad Patrem coelestem esse directam, Qui, quamvis præsentia majestatis ac potentiæ ubique præsens sit, tamen præsentia gloriæ Angelis & beatisin cœlo sese conspiciendum præbeat, ac cujus majestas in creatione coelestis opificii potissimum eluceat. Mens enim in Deum habitantem in colisfixè intenta cum oculis cordis fimul oculos corporis eò evehit, Ps. 123. v. I. Ad te levavi oculos meos, qui babitas in cœlis. Inde Calvinus ipfe in hunc locum fic commentatur : Calum respexit, non quod illic inclusus sit Deus, qui terram quoque implet : sed quia illic pracipue apparet ejus majestas, deinde quia calorum conspectus nos admonet, supra omnes creaturas longe eminere Dei Numen. 4. Pie precationis naturam & conditionem. Vera & pia precatio non debet proficifci ex corde terrenis affixo, sed ad Deum, cœli terræg; creatoré elevato. Hæc notitia homini etiam per naturamelt insira, unde ipsimet Gentiles natura quasi duce oraturi oculos & manus in cœlum elevant. 5. Fiducialem cordis sui exultationem. Oculos in cœlum attollit, ut oftendat, se certissimam habere eori, que petit, impetrandorum fiduciam, ut colligitur ex Joh. 11,4. Elevatis sursum oculis dixit: Pater gratias tibi ago quona audisti me. Seipsum per elevationem oculorumexcitando nos excitare cupit, ut ex fervore Spiritus orantes preces nostras Deo gratas esse, & ab ipsoex-auditas iri firma cordis siducia statuamus. Et quiaoculorum elevatioest signum lætitiæ&exultationis, sicut contra faciei & oculorum in terram demissio tristitiæ: ideò hoc gestu admonere nos voluit, erecto & læto vultu cum magna impetrandi fiducia gloriam Deo per preces esse dandam. De publicano, Luc. 18,12. dicitur, quod non fuerit aufus oculos fuos in calum levare, quod erat indicium trepidationis: sed Christus certò confidens, se & preces suas Deo pla-cere, oculos suos in cœlum elevat. Albertus in hunc locum; Aliud est in oratione Salvatoris, aliud in oratione peccatoris. Peccator indignitatis sue conscius, non presumit, quod ad locum sanctitatis conspectum statim dirigere audeat, atque ideò humiliter vilitatem suam reaspicere altitudinem celi pra multitudine iniquitatum. mearum, inquit Manasses in sua oratione. In oratione autem Salvatoris dignatio est, quod pro suis orat, Sille ad locum dignitatis respiciendo suos dirigit, quos etiam prasidio orationis extollit. Ubi tamen notandum, Christumin horto orantem itidem non solum genua stexisse, Luc. 22. v. 41. sed etiam in faciem procidisse, Marth. 26, 39. Marc. 14, 35. non ob peccatorum propriorum sensum, sicut Manasses & publicanus, sed ob pondus alienorum peccatorum sibi impositum, &ad seriam humiliationem propter nos, & nostram salutem in se susceptam testificandam. Colligitur ergò ex hocloco, quid de gestibus in precatione adhibendis sit statuendum. Quarnvis nonsit simpliciter necessarium, ut in oratione externos quosdam gestus adhibeamus, cum oratio (quippe quæ est mentis ad Deum elevatio, & colloquium cordis cum Deo) etiam sine externis gestibus, ac interdum solis cordis gemitibus peragi possit :interim tamen exemplum Christi, qui hoc loco oraturus oculos in cœlum attollit, in horto genua flectit, & in faciem procidit, Heb. 5,7. cum lachrymis supplicationes Deo obtulisse dicitur; ac Matth. 27,46. manibus in cruce expansis orat: ac aliorum sanctorum exempla, qui manus suas in precibus elevarunt, Ex. 17,11. 2. Paral. 6,13. Pfal. 63,5. Pfal. 141,2. Thren.3,41. 1. Tim. 2,8. &c. flexis genibus, & in terram procidentes orarunt. Matth.2, 11. Marc.1. v.40. Luc.5,12. Act.9,40. &c. manifeste testantur, in seriis & ardentibus precibus cum interiore cordis devotione etiam exteriores oculorum, manuum & totius corporis gestus ut plurimum esse conjunctos. Chryfostomus, in homilia de Verbis Christi: Veri adoratores in Spiritu adorabunt: Cim manus expandis, pectus aperis, faciem in culum erigis, 5 oculos aperis, quid aliud facis, quam ut totum hominems Deo oftendas? Externi illi gestus interioris devotionisnon solum sunt signa & indicia, sed etiam counmesa & effecta. Sie oculorum elevatio testatur, mentem nostram ad Deum esse elevatam, genuflexio testatur, nos cordis genua comm Deo flettere, Eph. 3.v.14. prolapsus in terram, animi dejectionem manifestat, quod agnoscamus, nos este pulverem ac cinerem, Gen. 18,27. quâ de re præclare disserit Augultinus, lib. de cura pro mortuis, cap. r. Orantes (inquit) de membris sui corporis faciunt, quod supplicantibus congruit, cum genua figunt, cum extendunt manus, vel etiam prosternuntur solo, & si quid aliud visibiliter faciunt, quamvis eorum invisibilis voluntas & cordis intentio Deo nota sit, nec ille indigeat bis indiciis, ut humanus ei pandatur animus, sed his magis scipsum excitat homo ad orandum, gemendumá, humilius atá, ferventius. Et nescio, quomodo cùm hi motus corporis sieri nisi motu animi præcedente non possint, eisdem rursus exterius visibiliter factis ale interior invisibilis, qui eos fecit, augetur, ac per hoc cordis affectus, qui ut sierent, ila pracessi, qui a facta sunt, crescit. Atque ut in specie de oculorum in cœlum elevatione dicamus, illa præter usus superius enumeratos excitat nos,ut sublimem & augustam cœli fabricam considerantes in opificis notitiam penetremus, & in cœlum suspicientes ad promissam felicitatem cœlestem anxiè suspiremus, quâ de re Dionysius in hunc locum sic commentatur: Debemus in orando oculum mentis ad Deum dirigere cum magna intentione, atg; ut hoc perfectius faciamus, debemus oculos corporales ad culum Harm. Tom. III. vel Gerh. Contin. pars tert.

cognoscendo oculos deprimit. Non sum dignus intueri & materiale levare, quatenus inspiciendo magnificum Dei opus Shabitaculum ejus, excitemur ad speculationem divina creatricis, atý, in calo habitantis majestatis, calestium quoque gaudiorum memoriam. Interim sedulò cavendum, ne in externis duntaxat gestibus subsistamus, iisque singulare quoddam meritum tribuamus, quod est hypocritarum, sed simul cum manibus etiam cordanostra ad Deum elevemus, Thren. 3.v.41, ac cum genibus corporis etiam genua cordis flectamus, Eph. 3.v. 14. neve unum vel alterum eorum simpliciter necessarium statuamus, nam Christus etiam stans oravit, Joh. 11,41. ac Marc. 11,25. dixit, cum stabi-tis ad orandum, dimittite: nec minus Deo placet, si ex vera animi demissione propter conscientiam peccatorum inter orandum oculi in terramconjiciuntur, quàm si ad cœlum elevantur.

2. Sonora precum enunciatio. Sublatis in cœlum oculis dixit. Chrysostom. hom. 82.in Joh. verbum en exponens per ελάλησε, ex eo colligit, totum hoc caput 17. Joh. continere non ἐυχην, precationem, sed λαλιών, informatoriam concionem. Quid dicis (inquit) Patrem oraverat. Quare non dicis, post orationem in hortum ip/um venisse? quia non oratio, sed sermo fuerat ad discipulos, tractat.79.præced.Evangelista έπο το πεώγμα non vocat έυχην, sed magis διάλεξιν προς τον παβέρα: Chrysostomum hac in parte sequitur Cajetanus. At Christus iple satis perspicuè testatur, non solum oculis in cœlum elevatis, sed etiam expressis verbis, se ad Patrem colestem preces fundere. Rogo pro eis, v.9. non pro eis tantum rogo, sed & pro eis, qui credituri sunt per sermonem ipsorum, v.20. nec potest contrarium colligi ex verbo ente. Quamvis enim non repugnemus, quò minus illud per ελάλησε exponatur, cum ex v.13, hæc expositio probari possit, tamé ex eo inferri nequit, Christum hic non precari, sed concionari. Neg; enim opplita funtivzi & hahid, led fibi invicem subordinantur. Ubi suxinibi potest esse λαλια, & ubi λαλια, ibi potest esse ivzn. Luc. 1,64.& 67. verbum λαλειν & είπειν de Cantico Zachariæ evcharistico usurpatur. Joh. 11, 41. de Christo dicitur: Elevatis sursum oculis είπε, Pater gratias tibi ago. Confer Matth. 11,24. Eph. 5,19. Nequaquam igitur ex verbo είπενelελάλησε colligi potest, non fuisse hanc proprie dictam precationem, cum omnia veræ precationis requisita in genere considerata ei conveniant ut Commentator Damasceni loco proximè citato oftendit. Illud verò rectius ex verbo eme colligitur, quod hæc fuerit aperta, & non silens oratio, voce audibili & clarâ prolata, ita ut Apostoli ad unum omnes omnia percipere potuerint. Monuimus superius de hac Christiprecatione haud absurde accipi posse dictum, Heb. 5,7. quod Christus cum precibus & clamore valido supplicationem Patri calesti obtulerit, quod non est de incondito clamore, sed sonorà voce accipiendum. De Mole, qui in miraculosa Israëlitarum ex Ægypto eductione typuChristi gessit, Ex. 14, 15. dicitur, quod urgentibus à tergo hostibus solo mentis affectu&interioribus cordis gemitibus adDominum clamaverit: sed Christus hoc loco voce audibili & clarâ preces suas recitare voluit, 1.0b discipulorum uorum consolationem. Hanc causam tradit ipse Christus, v. 13. Hec loquor in mundo, ut gaudium meum habeant impletum in semetipsis, id est, ut ex his precibus meis verum solatium & solidum cordis gaudium in omnibus periculis & adversis capere possint. Et quia non folum pro Apostolis, sed etiam pro o-

a-

S,

10

n

n

e-

0 41

2

1. 10 - 10 -1-

1

13

1-

1

11

14

H

5

1 1

C

1

mnibus per fermonem ipforum credituris oravit, | v.20.ideò etiam propter nos hanc orationem clarà | voce audientibus discipulis protulit, eandemq; per Johannem in literas redigi curavit, ut in omnibus tentationibus&persecutionibus consolationem ex ea capere possimus. 2. Ob eorundem informationem. Monuimus superius, hanc Christi orationem esse totius doctrinæ cælestis epitomen ac summarium, arque ipsa et none manifestum faciet, multa in hac precatione dici nontam ad Patrem cœlestem exorandum, quàm ad discipulos informandum. Ergò etiam eo fine præsentibus & audientibus Apostolis fonorâ voce Christus orare voluit, ut de summis illis fidei mysteriis ipsos informaret. August.tract. 104. in Joh. Poterat Dominus noster orare silentio, sed ita se Patri exhibere voluit precatorem, ut meminisset, nostrum se esse Do-Etorem. Glossa ordinar. in hunc locum : In orando est ctiam Doctor, Inotam facit orationem, que I presentium I futurorum est edistiatio. 3. Ad testissicandam interiorem devotionem. Ideò non solum mentis assectu, sed etiam verbis precari voluit, ut hanc verè seriam & ardentem orationem esse intelligerenius, ex abundantia enim cordis os loquitur, Matt. 12,33. ac de magnitudine rerum, quæ petuntur, admoneremur. 4. Ad infinuandam animæ suæ angustiam ac perturbationem, Johan. 12,28. petiturus, ut Pater cœlestis glorificet nomen fuum, præmittit : Nune anima mea turbata eft; ita quoq; hoc loco precaturus pro sui glorificatione, sonorà voce orat, ut animæ suæ angustiam ostendar, unde etiam paulò post in horto dicit, Matt. 26. v. 3 8. Triftis est anima mea usg, ad mortem. Quamvis enim animæ angustia ac doloris gravitas interdum linguam ita constringat, ut nullam possit vocem edere, Job. 2, 13. Pf. 22, 16. Pf. 30, 3. tamen mentis generosæ, ac magni animi ea indoles atq; is impetus est, ut in rebusarduis sese continere nequeat, quin in mediis angustiis aliquando in vocem erumpat, unde in Psal. 39, 4. additur: Contaluit cormeum, & in meditatione mea exardescet ignis. vers. 5. Locutus fum lingua mea. 5. Ad conformandam nostram orationem, ut hoc exemplo doceamur, non tantum interiore cordis affectu, ac tacitis gemitibus, fine intermissione or andum esse, Luc. 18, 1. 1. Thess. 5, 16. sed etiam certum constitui oportere tempus, in quo fonorâ voce preces nostras devoté recitemus. Augustinus Epist. 121. ad Probam cap. 9. Quod ait Apostolus, sine intermissione orate : quid est aliud, quam beatam vitam, que nulla nifi eterna est, ab eo, qui eam solus dare potest, sine intermissione desiderate? Semper ergo hanc à Domino Deo desideremus & oremus semper: sed ideò ab aliis curis atg. negotiis, quibus ipsum desiderium quodammodo tepescit, certis boris ad negotium orandi mentem revocamus, verbis orationis nos ipsos admonentes in id, quod desideramus, & intendere, ne quod tepescere coperat, omninò frigescat, & penitus extinguatur, nisi crebrius inflammetur. Ejusmodi vocalis oratio cum interiore devotione conjuncta, & ex vera fide profecta magnum omninò præstat commodum. Nam primò hac ratione mentes nostræ intra metas continentur, ne evagentur. Facili negotio contingere potest, ut in precibus mens nostra evagetur, ibi verò externus verborum ex ore Christi desumtorum sonus eam quodammodò intra se revocat, & in attentione conservat. Amisso, vel intermisso Verbo perit devotio, sed per Verbi meditationem ac recitationem Spiritus no- effe in Patre, & unum cum Patre. Ergo in his preci-

ster excitatur. Secundo, publicum hoc modo edimus testimonium, quod non pudeat nosorationis, quæ est species confessionis, Dan. 6, 10. Tertio, exemplo nostro proximum ad divini nominis invocationem,quæ est summus Dei cultus,invitamus. Nequaquamigitur cogitandum, quod Christus abso. lutè & simpliciter prohibere voluerit, quò minus voce sonorà audientibus aliis oremus, quando pracepit, ut oraturi nostrum cubiculum intremus, ac claus oftio in abscondito Patrem calestem oremus, Matth. 6,6. Nam in cap. 5. præcedente v. 16. dicit : Luceat lux pestra coram hominibus, ut videant opera vestra bona, S glorificent Patrem vestrum, qui in cœlis est. Jam verò ad clasfem bonorum operum etiam oratio referenda, ac publicanus in templo orans à Deo fuit exauditus, Luc. 18, 13. Scopus Christi est, ab hypocrisi Pharifaica nos dehortari, ut sit sensus, tantum abesse debet, ut in publicis plateis, more Pharifæorum hypocritarum, ad aucupandam apud homines fanctitatis gloriam, orare velis, ut cubiculum tuum potius in. trare, eog; clauso orationem tuam Deo offerre debeas. Præterea Christus hic loquitur de precibus privatis, non autem de illis, quæ fiunt in publicis Ecclesiæ conventibus. Ambros. lib.6. de Sacram. c.3.per cubiculum intelligit cordis secretum. Potes, inquit, ubig, orare, Sin cubiculo tuo semper orare. Habes ubig, cubiculum tuum. Etsi inter Gentes, inter Judaos positus sis, habes tamen tuum ubig, secretum. Cubiculum tuum mens tuaest. In populo licet positus, tamen in interiore bomine arcanum secretumg, tuum conservas. Eodem modo exponit Augustinus, Conc. 3. in Pl. 33. Cum intras in cor tuum, intras in cubiculum tuum.

Sequitur ipsa precatio Filii Dei tribus constans membris, in quorum primo pro fui glorificatione; in altero pro Apostolorum custoditione; in tertio pro torius Ecclesia conservatione orat. De primo membro in hac agemus pericope. Partes ejus funt quatuor: 1. Exordium. Pater, venit bora. Sicut in exordiis auditorem benevolum Sattentum reddere folemus,ita quoq; anaλογικώς & ανθεωποπαθώς loquendo Christus inhac admirabili oratione nomine Patris æternum suum progenitorem paterni&benevoli affectus qualiadmonere, per adventum verò horæ ipsum qualiattentum reddere voluit, quamvis interimverisimu sit, Patrem cœlestem erga dilectum suum Filium semper gerere benevolum affectum, &ad precesillius ac omnium piorum nunquam non esse attentum. Nomen Patris de Deo usurpatum in Scripturis accipitur, vel εσιωδως, effentialiter, quatenus est tribus Deitatis personis commune, vel wosalinos, personaliter, quatenus primæ Deitatis personæ peculiariter tribuitur. Hoc loco ύπος αρικώς accipitur, ut apparet extoto contextu, cumprimis ex v. s. ubi Christus dicit, se apud Patrem habuisse gloriam prius quam mundus effet, quod congruit cum verbis Evangelista, Jo., .. In principio erat Verbu, & Verbum erat apud Deum. Itemq; ex v.21. ubi dicit, se esse inPatre, & Patrem in se. v.22.se esse unum cum Patre, quorum utrumq; de Patris & Filii o μο 8 σία accipiendu este, inferius demonstrabitur. Nascitur ex his tale argumentum: UbiFilius dicitur apudPatrem ab æterno fuisse,esse in Patre,esse unit cumPatre, ibi nomen Patris accipitur ὑπος αρικώς, ut constat. Jam verò in his precibus Christus dicit, se habuisse gloriam apud Patrem, antequam mundus esset, ac proinde se apud Patrem ab æterno suisse,se

bus nomenPatris va os alinas accipitur. Neq; tamen | hisce gratias agit verbis: Conficeor tibi, Domine, calis cogitandum, nomine Patris முரைவியல், licet accepto, ab objecto hujus precationis Filii & Spiritus S. Deitatem excludi, siguidem Filius & Spiritus S. unam numero divinam essentiam cum Patre commune habent, ac proinde nominato in precibus Patre reliquæ duæ Trinitatis personæ Filius & Spiritus S. nequaquam excluduntur vel separantur, sed potiùs includuntur, id quod definitio Patris luculente ostendit. Pater enim est prima Deitatis persona, quæ ab æterno genuit Filium,& à qua ab æterno proceditSpiritus S. Ergo utPater, Filius & Spiritus S. funt inseparabiles ratione essentiæ, ita quoq; inseparabiles sunt in cultu adorationis. Cyrill, lib. 10. Thefauri cap. 9. Quicquid à Patre ut homo petit, à feipfo quog ac Spiritusancto petit : ac probe notandum , quod quemadmodum hoc loco Christus à Patre glorificari petit, ita Joh. 16,14. de Spiritu S. dicat, quod se sit glorisicaturus. Ergò à glorisicationis opere non est exclususSpiritus S. ac proinde etiam ab ojecto precationis non est excludendus. Atq; hoc verè mirabile eft, & omnem humanum excedit intellectum, quod divinaFilii natura est una numero cumDeitate Patris, quem Filius hîc in precibus suis compellat, quodque eadem divinaFilii natura personaliter unita est humanæ naturæ, juxta quam Filius hic in precibus suis coram Patre sese humiliat. Filius Dei essentialiter est unum cum Patre, quem orat; & perso naliter est unum cum Filio hominis, qui orat, id quod preces hasce verè mirabiles ac singulares reddit. Notandum verò, quòd non dicat, Pater noser, prout nos orare docuit, Matth. 6,9. Luc. 11, 2. sedsimpliciter dicit, Pater, ac postea emphatice addit, glorifica tuum Filium. Quamvis enim Pater cœlestisetiam noster Pater sit, tamen aliter ille, qui hic loquitur, aliter nos filii fumus. Ille naturalis, nos adoptivi. Hilarius lib. 3. de Trinit. Non solum nomine contestatus est, se esse Filium, sed & proprietate, qua dicitur tuum. Multi enim nos Filii Dei, sed non talis bic filius est. Hic enim & verus & proprius est Filius origine, non adoptione, veritate, non nuncupatione; nativitate, non creatione. Augustinus, tractat. 21. in Joh. Non sicut ille Christi Pater, ita Snoster Pater. Nunquam enim Christus ianos conjunxit, ut nullam distinctionem faceret inter nos Sfe. Ille enim Filius aqualis Patri, ille aternus cumPatre, Patrig, coeternus: nos autem facti per Filium, adoptati per unicum. Proinde nunquam auditum est de ore Domini nostri Jesu Christi, cum ad discipulos loqueretur, dixisse illum de Deo summo, Patre suo, Pater noster, sed aut Pater meus dixit, aut Pater vester. Pater noster non dixit, usg, adeo ut quodam loco (Joh. 20, 17.) poneret hec duo: Vado ad Deum meum, inquit, & Deum vestrum. Quare non dixit Deum nostrum? Et Patremmeum dixit, & Patrem vestrum; non dixit nostrum. Sic jungit, ut distinguat, sie distinguit, ut non sejungat. Unum nos vult esse in se, unum autem Patrem & se. Quando ergo preces suas suavissimo Patris nomine Christus orditur, tunc I. veram suam Deitatem demonstrat. Eum, quem in precibus suis compellat, vocat Patrem, quia secundum divinam suam naturam ex ipsius essentia ab æterno est genitus, ac proinde est effentialiter ejus Filius. Et quia in plenitudine temporis humanam naturam in personæ suæ unitatem assumsit, ideò secundum affumtam humanitatem personaliterest Dei Filius per gratiam non adoptionis, sed personalis unionis. Matth. 11, 24. Christus Patri suo cœlesti

terra &c. ut, se verum hominem, ostendat, sed hoc loco dicit: Pater, glorifica Filium tuum, ut se verum & æternum Dei Filium, ac proinde verum Deum, demonstret. Cyrillus, lib.i. thesauri c.6. Majus est Deo, esse Patrem, quam esse Dominum. Nam Dominus respectu creaturarum dicitur, ac Pater respectu Filii. Majus est autem Deo,Filium genuisse, quam omnes creaturas fecisse, respectu quarum Dominus est: Sic ergo Christus hac compellatione præ omnibus creaturis Patrem propriâ & peculiari ratione sibi vendicat, tùm propter æternam ex ipfo generationem, tum propter personalem humanæ naturæ cum divina unionem. 2. Benevolentiam Patris sibi comparat. Pater cœlestis semper diligit Filium, Joh.3.v.35. ut non fuerit opus benevolentiam Patris de novo sibi conciliare, interim tamen suavissimo Patris nomine Christus hujus amoris & benevolentiæ ipsum quasi commonere voluit, suavissimum enim est Patris nomen, tùm oranti, propter affectus significatione, tum ei, qui adoratur, propter honoris & observantiæ exhibitionem ac subjectionis declarationem. Fiduciam suam declarat. Aderat in proximo passionis hora, in quaPater cœlestis potius severum judicem & vindicem, quam benignum Patrem erga Filium sese ostendit, propter peccata totius humani generisipsi imposita, Es. 53,4.& 10. Zach. 13,7. sed Christus nihilominus eum vocans Patrem tum sua erga Patrem obedientiam ac reverentiam, Mal. 1. v.6. Phil. 2,9. tùm firmam cordis sui fiduciam hac appellatione declarat, quasi dicat: Novi equidem, venisse horam, in qua in me tanquam constitutam ab æterno victimam tota moles iræ tuæ divinæ derivabitur, & omnes fluctus furoris tui instar torrentis effundentur: sed propterea non recusabo obedientiam, nec abjiciam cordis mei fiduciam; certissimus enim sum, quod nihilominus cor tuum paterno& ardentissimo amoris affectu, imò incendio erga me flagret, nec dubito, quin Pater meus sis, ac maneas, meq; ferventissimis amoris slammis unice diligas, etiamsi me, filium tuum, percutias, cædas, flagelles, morti objicias, & in pulverem ponas. Ac sicut Christus voce Patris testatur, se de Patris amore & benevolentia etiam in media passione essecertum; ita quoq; eâdem declarat, se Patrem etiam percutientem & slagellantem sincero & non simulato amore complecti, se non propterea eu odisse, quod patiatur, ipsum tam indignis modis tractari & affligi,sed voluntati & decreto reverenter se subjicere, ac typum Isaaci, voluntati Patris promte obsequentis, ac morti sese sponte subjicientis, implere, Gen. 22,9. quin & certam se fovere siduciam, quòd preces suas velit exaudire, in proxime instante pas-tionis hora se sustentare, consolari, juvare ac liberare. 4. Exauditionis argumentum suppeditat, Pater, inquit, glorifica Filium tuum. Ut in Patris,ita quoq; Filir nomine, magna estemphasis. TuPater es, egoFilius, inter me&te, utpote inter Patrem&Filium mutuus viget amor, & quidem ardentissimus. Ergo æquum est, ut pro paterno tuo amore preces measexaudias, me sustentes, liberes ac glorifices. In humanis Patres nihil denegant precantib.liberis, Matt. -, 9. Luc. 11,11 Quare cum peculiari & propriâ ratione sis Pater meus, ex quo omnis paternitas in calo & terra nominatur, Eph.3,15. ideò æquum est, ut preces filiales non repellas. 5. De vero com li modo nos informat, Offendit

enim, ad veram & Deo gratam orationem requiri, 1.ut non vagemur mentibo nostris, nec fluctuemus cogitationibus acdubitationibus, ignorantes, qui ille sit, queminvocamus, sicut Ethnicus ille apud Poëtam inquit: Inpoco Te,ô Numen, quodcung, tandem es: sed quod oporteat in precibus nostris compellare verum Deum, qui in Verbo suo sese sic patefecit, quod ht Pater Domini noftri Jefu Christi &c. 2. ut preces noftras dirigamus non ad fictitia numina, nec ad Angelos, nec ad demortuos sanctos, sed ad Patrem nostrum cœlestem. 3. Ut in vera fiducia oremus, ac sciamus, nos invocare Deum, qui in Christo, dilecto suo Filio, nos dilexit, ante jasta mundi fundamenta, Eph. 1,6. qui in filios suos nos adoptavit, ac Spiritum 40 9 erías nobis donavit, qui paternum erga nos gerit ani-mum, ac cœlestem hæreditatem nobis promisit, quem proinde juxta ipsius Christi non solum exemplum, fed etiam mandatum, ut Patrem nostrum invocare possumus. De hac paterna Dei voluntate etiam inde certi esfe, acfiduciam exauditionis concipere possumus, quod non licet dubitare, Christum bona illa, quæ à Patre cœlesti nobis petiit, impetrâsse, cum tanquam unicus & unigenitus Patris cœlestis Filius ardentissimo amore ab ipso diligatur, neq; quidquam ab eo ipsi denegari possit, Johan. 11,42. De his omnibus Christus nos admonet, quando preces suas à suavissimo Patris nomine exorditur. Insuper etiam suo nos docet exemplo, quod in adversis Deo in vera patientia nos subjicere, ac filialem obedientiam ipsi præstare debeamus, quodque in ipfa etiam morte certò statuere debeamus, Deum paternum erga nos gerere ani-mum, utut carnis noster sensus repugnet.

Patris nomini subjungit Christus. Venit bom. In Græco est n weg, illa bora, scilicet in æterno Trinitatis confilio decreta ac constituta. Athanas. Serm. 4. contra Arianos, p. 283. de novissima mundi hora videtur accipere. Certé (inquit) in Evangelio, ubi de se bumano more loquitur, Pater, inquiens, venit hom, glorifica Ellium tuum, clare pre se tulit de ultima bora universitatis, ejusg, sine se loqui. Sane usitatum est in Scriptura, totum illud tempus, quod inter primum & secundum Christiadventum intercedit, vocari novissimam honam, 1. Joh. 2, 18. sed eò Christus hoc loco minimè respicit. Hilarius, lib.3. de Trinit. de hora glorisicationis intelligit: Non diem, inquit, non tempus, fed boram venisse dicit. In hora diei portio est. Et qua bac erit hora? nempe illa, de qua in tempore passionis discipulos confirmans locutus est. Ecce venit bora, ut Filius hominis glorificetur, Joh. 12,23. Præbet hæc sententia salutarem doctrinam, quod Christus instante tempore passionis dicens, venisse boram glorificationis, moneat nos, quòd passio & crux non ipsi solùm fuerit, sed etiam nobis futura sit gloriæ initium, Luc. 24,46. Act. 14. v. 22. Hanc expositionem non simpliciter repudiamus, interimaddimus, primariò ac principaliter Christum loqui de proxime imminente bora passionis & mortis, consequenter & secundario de bora glo-rificationis, horam passionis & mortis statim insecuta, quarum utraq; divinitùs fuit præordinata. Hæc expositio probatur tumex hac ipsa precatione, quia in v.11. additur: jam non sum in mundo. v.13. nunc ad te venio, id est, in propinquo est, ut per passionem & mortem ex hoc mundo abeam, mundanam conversationem deponam, & in gloriam meam cœlestem intrem: tum exaliorum locorum collatione,

Matth. 26,45. cum proditor jamjam adventaret, ut Magistrum in manus hostium traderet, dicit Chriftus: Ecce appropinguavit bora. Marc. 14,35. oratChristus, ut eranseat ab ipso hora, videlicet hora passionis & crucis. v.41. inquit: Venit bora. Luc. 22,53. dicht Christus ad hostes, qui ad se captivandum venerant Hac est bora vestra. Joh. 7,30 dicit Evangelista: Qua-rebant eum apprebendere, & nemo misse in illum manus, qua nondum venerat bora ejus. cap.8, 20. Nemo apprebendit eum, quia nondum venerat hora ejus. Cap. 12, 27. orat Christus : Pater, salva me ex bac bor a, sed propterea veni in hanc horam. cap. 13,1. Sciens fesus, quia venit bora ejus, ut ex boc mundo ad Patrem transiret. cap. 16,32.84ce venit bora, Sjam venit , ut dispergamini unusquisquin. propria, in cujus loci expositione rationem attulimus, quare Christus in præterito non ibi solum, sed etiam hic dicat, venisse boram, quæ in propinquo aderat. Quando ergò Christus dicit, venisse horam, 1. iterum demonstrat, veram suam Deitatem. Nondum aderat Judas proditor, vel cohors militaris, interim Christus in luce divinæ suæ omniscientiæ videt, in propinquo adesse passionis horam. Simon de Cassia, lib. 12. c. 16. Pranunciat ut agonifia sui agonis precognitor, quia venit hora certaminis. 2. Docet, tempus passionis & mortis suæ in æternæ Trinitatis consilio esse decretum, quod non potuerint hactenus hostes sanguinolentis suis consiliis antevertere. Augustinus, tractat. 104. in Johan. Oftendit omne tempus, & quid quando faceret, vel sieri sineret, ab illo esse dispositum, qui tempori subditus non est, quoniam que futura erant, per singula tempora in Dei fapientia causas efficientes babent, in qua nulla sunt tempora. Non ergo credatur hac hora fato urgente venisse, sed Deo potius ordinante. Nec siderea necessitas Christi connexuit passionem, absit enim, ut sidera mori cogerent siderum Conditorem. Non itag, Christum tempus, ut moreretur, impegit, sed tempus Christus, quo moreretur, eligit, qui etiam tempus, quo de virgine natus est, cum Patre constituit, de quo sine tempore natus est. Et postea: Venit bora, quam propter bomines, & apud bomines, ad me clarificandum simul constituimus. Glossa ordinaria in hunc locum: Venit bora, non urgente fato, sed disponente Deo, qui sine tempore ordinavit omnia, que fiant per tempora ordine congruo. Ut autem passionis Christi hora fuit divinitus prædefinita: ita quoq; tempus nostræ passionis & cruciseltà Deo abæterno constitutum, Rom. 8,29. antequam illud adsit, nullus hostium ne pilum quidem evellere nobis poterit, sicut de Christo dicitur: Joh. 7. v.30. cap. 8,20. Nemo in eum manus misit, quia nondum venerat hora ejus. 3. Ostendit, se sponte adire passionem. Noverat, adesse horam, & tamen non quarit latebras vel secessus, sed seipsum sponte ad passionem offert. Venit hora, inquit. Ergo etiam egovenio, delector facere voluntatem tuam, Pf. 40. v.9. &10. paratus sum meipsum hostibus &morti objicere, tibiq; Patri meo cœlesti usq; ad mortem obedire. Chryshom. 79. in Joh. & ex eo Theoph. in hunclos Ostendere volens, quòd non invitus, sed sua sponte ad passione accedat, dicit, Pater, venit bora. Ecce enim ut optabile hos desiderat, & gloriam vocat. Quod si & nos ex signis minimè dubiis animadvertamus, adesse hora passionis, voluntati divinæ in vera humilitate & patientia exemplo Christinos subjiciamus, ac quæ mutarinon poslunt,æquo animo feramus, divini consilii meditatione crucem lenientes. 4. Novum exauditionis

argumentum affert: Venit hom, id est, imminet agon omnium gravissimus, in quo cum diabolo, & tota. infernalium hostium phalange, mihi erit decertandum, in quo tota moles peccatorum totius humani generis, ac iræ divinæ peccatis illis debitæ in me incumbet, Ef. 53,6. in quo maledictio Legis, angores vere infernales, tentatio de subtractione divini auxilii & derelictione, ignominia & contemtus, furoresac virulenti sarcasmi hostium, laceratio membrorum & nervorum totius corporis, mors ignominiosa & maledicta mihi erunt sustinenda, in qua mala me comprehendent, quorum non est numerus, Pfal. 40. versa 4. ideò necessaria mihi erit tua præsentia ac tuum auxilium. Adest tempus, quo propter pollicitationem satisfaciendi pro peccatis hominum, & redimendi genus humanum gravissima tempestas in me irruet, ideo adte per preces confugio, Eliberationem à te expecto, Pl. 69, 3. Infixus sum in limo profundi, Inno est statio, Ic. vers. 14. Ego verò orò, id est, ardentissime adte oro. Sic ergò dum meminit hore, in qua redigendus sit in maximas angustias, ardentissimè expetit intentas ad deprecationem fuam cœlestis Patris aures, Pl.69, 15. 5. Admionet Patrem promissionis, Joh. 12, 28. quod uti hactenus ipfum variis modis glorificaverit, ita etiam porro fe eum glorificaturum promiserit, ac petit, ut Pater cœlestis promissionis hujus memor eandem ipso effectu compleat. 6. Glorificationem, quam petit, secundum humanam naturam sibi competere ostendit: Constans & firma est regula piæ antiquitatis: Quacung, in tempore Christo dantur, ea secundum bumanamnaturam ipsi dantur, cum secundum divinam naturam invariabiliter omnia cum Patre habeat communia, ut nec addi, neg, adimi quicquam illi possit. Quia ergò expres-se hoc loco meminit hora, eo ipso ostendit, gloriam illam, quam petit, fibi ut homini tribuendam petere. Ambrosius, lib.5. de fide cap.2. Utique cum & horam venisse commemoret, & clarificari petat, quomodo nisi secundum carnis assumtionem locutum eum convenit astimari? Nam nec ulla fibi temporum prescripta momenta divinitas habet, nec clarificatione indiget lumen aternum. 7. Nomine hore indicat, passionem & mortem citò transituram. Christus in passione de torrente bibit, Pfal. 110. v.7. Torrens abundat aquis, sed quæ citò defluunt, sic Christi passio fuit maxima, simul tamen brevissima, quod ipsum etiam nos in cruce debet ac potest solari, 2. Cor.4,17. 8. Docet, per providentiam & decretum divinum non tolli preces. Meminit certæ divinitus constitutæ horæ, ac certus est de salutari passionis eventu, interim pro sui glorificatione ardenter precatur. Ergo per Dei providentiam, decretum & promissiones non abolentur preces & alia pietatis exercitia, cum decretum divinum, quo nos liberare & salvare constituit, non sit absolutum, sed includat ordinem divinitus constitutum, quod Deus adse clamantes liberare & salvare velit. Ergò quando præstò est calamitatis hora, non maceremus nos cogitationibus de arcano & abscondito Dei decreto, quid de nobis ab æterno constituerit, quem exitum nostra erux habiturasit, sed juxta Christi exemplum per serias preces ad Déum nos convertamus, certò credentes, quod in hora crucis & mortis non solum nos conservare, sed eandemetiam in horam lætitiæ & vitæ immutare velit.

2. Propositio, Glorifica Filium tuum. De glorifica-

tione Filii diximus superius in cap. 147. Harm. in explicatione Joh. 12.v. 23. & 28. Itemq; in cap. 172. Harm.in explicatione Joh. 13. v. 31. & 32. Hoc loco tria expendenda veniunt: A quo Christus petat, quid petat, Seui petat. 1. Petit Christus, se glorificari à Patre suo calesti, ut patet ex verbis proxime antecedentibus, Pater, venit bora. Joh. 12,28. dicitur, quod circa montem oliveti ante quatriduum vox è cœlo ad Christum venerit : Et glorificavi, & rursus glorificabo. Hâc promissione Patris cœlestis Christus in precibus suis nititur, ac petit instante jam passionis hora eam iplo facto impleri. Ut autem superius monuimus, nomine Patris புக்கியம், licet accepto, ab objecto petitionis non excludi divinam Filii& Spiritus sancti naturam, quippe quam cum Patre numero eandem obtinent: ita quoq; hoc loco no-tandum, quod glorificatio, quam Christus petit, sit opus non solum Patris, sed etiam Filii & Spiritus sancti, cum non sit opus ad intra uni duntaxat personæ Deitatis proprium, sed opus ad extmomnibus ti ibus Deitatis personis commune, (quamvis à reliquis operibus ad extra in eo distinguatur, quòd perindeutincarnatio sit opus ad extra, quoad effe-Etionem five productionem, non autem quo ad terminationem, ac proinde sit opus trium personarum efficienter & inchoative, solius autem Filii formaliter & terminative, unde à quibusdam vocatur mixtum, cum sit opus ad extra ratione initii, opus ad intra ratione termini.) Ergo non solum Pater glorificat Filium, sed etiam Filius glorificat seipsum. Quemadmodum enim Pater resuscitasse dicitur Filium, Eph. 1. v. 20. ac nihilominus Filius propria virtute seipsum resuscitavit, & exmortuis resurrexit, Johann. 10.v.18. quemadmodum etiam Pater exaltâsse dicitur Filium, Philip. 2.v. 10. ac nihilominus Filius seipsum exaltavit, quando ad dextram Dei consedit, Marc. 16. v. 19. Hebr. 1. v. 3. cap. 8. v. 1. 1. Petr. 3. v. 22. sic Pater glorificavit Filium, ac nihilominus Filius Dei seipsum glorificavit, quippe qui omnia, quæ Pater facit, ouoiws facit, Johan. 1. v. 19. Athanasius, Orat. 2. contra Arianos: Admirabile est, quod Filius cum Patre donat, ad idemcum sit Filius à seipso accipit, eò quod corpus ista recipiat. Cyrillus, lib. 8. Thefauri cap. 1. Ut bomo per gratiam à Deitate accipit, que ut Deus naturaliter babet. Quare à le quog, ipso ut à Deo ipsemet accipit ut homo. Nam si omnia Pater per Filium facit, necesse est, credere, quod ipse sibi exaltationem dedit, S gratiam Patris Deisicato assumto templo. Leo, Epist. 41. Que Filius Dei in forma servi à Patre accepit, eadem in forma Dei etiam ipse donavit. De Spiritu sancto manifestum extat testimonium, Joh. 16. v. 14. Ille me glorificabit. Ergo ab opere glorificationis Spiritus sanctus non potest separari. Ideò verò Patri glorificationis opus hoe lo-co à Christo tribuitur, quia ut Pater est fons Deita-tis, & in ipso est mnyasa Deorne, ita est sons nostræ redemtionis ac lalutis, & ut Pater Λόγω αστίρηω per æternam generationem suam essentiam, & omnia essentialia attributa communicavit, ita quoque Λόγω ζισάριω in respectuad unionem Λόγε&carnis, omnia in manus dare dicitur. At, inquis : fi Filius feipsum glorificandi potestatem babet, cur à Patre glorificari petit? Respondet ipse, Joh. 5. V. 19. Non potest Filius à se quicquam facere. cap. 8. v. 29. Ego ex me ipso facio nibil. Ut ergo alibi suam doctrinam & miracula, ita quoque hoc loco sui glorificationem ad Patrem refert,

utpote quem habet dictorum, factorumq; suorum fontem. Eo ipso quoq; evidentiùs docet, glorificationemillam humanæ suæ naturæ se à Patre petere. 2. Petit Christus, se glorificari. Variis modis hanc glorificationem exponunt pii veteres. Origenes homil.6. in Exod. eam refert ad Christi mortem, quippe per quam Christus mortem omnium no-strum destruxit, diabolum vicit, mundi peccatum abolevit, vitam reparavit. Eodem ferè abit Hieronymus, Epist. 150, ad Hedibiam q.9. Hanc sententiam Augustinus, tractat. 104. in Johan. suppresso nomine refellit, cum mors Christi ab Apostolo ad exinanitionem potius & humiliationem, quam ad exaltationem & glorificationem referatur, Phil. 2,8. Clarificatum, inquit, à Patre Filium, nonnulli accipiunt in hoc, quod ei non pepercit, sed pro nobis omnibus eum tradidit. Sed si passione glorificatus dicitur, quanto ma-gis resurrectione? Nam in passione magis ejus humilitas quam claritas commendatur, quæ verba, uti folet, repetit Beda in commentario hujus loci. Atqui ostendimus superius in cap. 172. Harm. passionem & mortem Christi, etiamsi ad statum humiliationis pertineant, certo tamen respectu etiam ad glorisicationem Christi referri posse, interim libenter fatemur, hoc loco per glorificationem non tam pasfionem & mortem Christi, quam ipsius exaltationem eam insecutam intelligi, ut ostendit series textus: Pater, venit hora passionis & mortis, glorifica Filium tuum, id est, venit bora seminanda humilitatis, fru-Etum non differas claritatis, ut Augustinus recte interpretatur. Hilarius lib. 3. de Trinit, statuit, peti à Christo claritatem, quam stupendu mineculis in ipsius morte editis Pater calestis demonstravit, Solis scilicet obscuratione, terræ commotione, petrarum ac veli scissione, sepulchrorum apertione. Cyprianus de dupl. Martyr. hoc peti existimat, ut Pater celeri resurrectione confirmet, bunc effe Filium suum, eum quo ferè congruit Augustini expositio, qui itidem ad resurrectionem Christi hanc gloriam accommodat. Glorificatio Domini nostri, inquit dicto loco, ab ejus refurrectione sumsit exordium. Ut Mediator Dei & hominum, homo Christus Jesus, resurrectione glorisicaretur, prius bumiliatus est passione. Non enim à mortuis resurrexisset, si mortuus non fuisset. Humilitas claritatis est meritum, claritas humilitatis est pramium. Huic Augustini ex-positioni quidam ex recentioribus scriptoribus hoc opponit, quod Christus statim addat : Hec est autem vita aterna, ut cognoscant te solum verum Deum, & quem misisti, Jesum Christum, quali dicat: tua ac mea claritas ad vitam aternam consequendam hominibus est necessaria. Ergo utramás claritatem per cognitionem hominum explicat, ut clarificari nibil aliud sit, quam nomen mundo manife-stari. Sed hæcratio tantum probat, per Christiglorificationem intelligi gloriæ Christi manifestationem, non autem probat, per Christi glorificatio-nem solam gloriæ manifestationem, & non simul gloriæ collationem in resurrectione factam intelligi. Ergo contra Augustinum non est efficax & firma. Idem Augustinus contra Serm Arian. cap. 23. dicit : Filium à Patre glorificari origine, quia quicquid Filius habet, à Patre accipit, quam expositionem probat ex Johan. 16. v. 14. Ille me glorificabit, quia de meo accipiet, ut sic clarificare sit tribuere, clarificari Spiritum fanctum à Filio, sit, ab eo accipere. Sed juxta hanc expositionem, Filius ab æterno fuit à Patre glorificatus, quia per æternam gene-

rationem suam ab eo accepit essentiam. Jamverò Christus hîc loquitur de glorificatione adhuc futura. Adde, quod Johan. 16. v. 14. Christus non dicat, Spiritum sanctum à se Filio, sed se Filium à Spiritu sancto clarificari. Basilius lib. 4. contra Eunom. scribit, non accessionem gloria, sed manifeltationem dispensationis à Christo hoc loco peti, cum quo ferè congruit, quod Basilius Seleuciensis orat. 38. glorificationem hanc refert ad vocationem Gentium. Sed oftendemus paulò post, hanc expositionem effe infufficientem, ac Christum non solum gloriz manifestationem, sed etiam collationem petere. De aliis aliorum expositionibus non est quod labo. remus, cum ex sequentibus facile judicari possit, quid de illis sit statuendum. Dicimus ergo, tria à Christo hoc loco peti: 1. in proxime imminente passo nis & mortis agone sustentationem, & ex eo liberationem. Eam à Christo sub glorificationis nomine peti, manifestum est ex contextu: Pater, (inquit) venit hora, glorifica Filium tuum, id est, instat agon longe maximus & gravissimus, qualem nullus hominum in his terris hactenus sultinuit. Glorifica ergo Filium tuum, non sinas me succumbere in hocagone, sed robore virtutistuz me sustenta, ac ex angustiis libera. Hora passionis futura erat hora caliginis & tenebrarum, obscurationis ac blasphemiarum, ignominiæ & scandalorum, in qua Filius Dei, Sol justitiæ, post insignem doctrinæ &miraculorum splendorem densissimis tenebris erat obscurandus, & ignominiosissima morte è medio tollendus. Christus ergò se in ea petit glorisicari, hocest, sustentari, & ex ea liberari. Sic in Pfalm. 22. v. 20. cum Christus de suis angustiis & doloribus fuisset conquestus, subjungit: Tu, Domine, fortitudo mea, ad auxilium ferendum mibi festina. V.21. Erue à gladio ani-mam meam. V.22. Salva me ex ore leons &c. quod idem est cum eo, quod Christus hoc loco dicit: Pater, venic bora, glorifica Filium euum. Tribulatio proxima est, nec est qui adjuvet. V.12 . Tu ergo, Domine, ad aux:lium ferendu exsurge. 2. Gloria divina collationem. Cum Christus has precesPatri cœlesti offerret, erat instatu exinanitionis, ac paulò post futurum erat, utin assumta servi forma humiliaret se usq; ad mortem crucis, petit igitur non solum in passione & morte fustentari, & ex ea liberari, sed etiam gloria ornari, &quidem duplici. Primò, glorià finità subjective humanæ naturæ inhærente, videlicet gloria immortalitatis & dotibus glorificati corporis in refurrectione, deinde etiam gloria infinita personaliter humana naturæ communicata, videlicet universali &plenario omniŭ rerum dominio in gloriosa ad dextram Dei exaltatione ipsi dato. Utramque hanc gloriam Christum à Patre cœlesti hoc loco petere, apparet primo ex textus serie & connexione, Statim enimadditur, sicut dedisti ei potestatem omnis carnis, &c. Potestas omnis carnis non est finita ac limitata, sed infinita potestas. Ergo cum petat, se glorificari juxta datam sibi omnis carnis potestatem, utiq; etiaminfinitam gloriam sibi dari expetit. v. 5. subjungit: Glorifica me, Pater, apud teipfum. Ergo non tantum petit, apud homines glorificari per gloriæ manifeftationem, sed etiam apud Patrem per gloriz colla-tionem, nam gesun illa glorificatio in manifestatione confistens tantum apud homines, non autem apud Deum locum habet. Secundò, ex locorum parallelorum collatione. Quæ & qualis gloria hic à

acceperit, exponitur Pf. 8, 6. & fegg. Matth. 28, 19. Eph. 1,20. Phil 2,9. & feqq. quæ & similia dicta manifeste testantur, non tantum gloriam Christi fuisse manifestatam, sed etiam gloriam verè divinam & infinitam ipsi realiter suisse à Patre collatam. Tertidex eventus consecutione. Christus post passionis & mortisagonem non tantum apud homines glorificatus, idest, verus Dei Filius ac verus Messias suit agnitus, sed etiam Deus glorisicavit eum in ipso, Joh. 13, 32. & apud seipsum, c. 17, 5. qvando scilicer in. resurrectione gloriam immortalitatis & alias glorificati corporis dotes, aliorum glorificator i corporum dotibus longe sublimiores ipsi contulit, ac postea in ascensione ad dextram suam in coelestibusipsum collocavit, data omni in coelo ac terra potestate, & omnibus sub pedes ejus subjectis. August. contra Felician. cap. 10. Majestate divinitatis glorificatam novimus carnem. Cyrill, lib. 11. in Johan. cap. 15. Clarificat Filium Pater universo terrarum orbe illi Subjecto. Damasc. lib. 3. orth. fid. c. 15. Divina natura proprias excellentias communicavit carni. Qvando ergo Christus hoc loco à Patre sese petit glorificari, petit, se non solum peccati, mortis, diaboli & inferni gloriosum victorem ex sepulchro redire, & gloria corporis decorari, sed etiam ad ipsam Dei dextram exaltari, acinilla Dei dextra omnium dominum constitui, hostibus devictis in æternum dominari, omnia pedibus suis habere subjecta &c. 3. Gloria sua manifestationem. Non tantum petit gloriam sibi ut hominia Patre cœlesti conferri, sed etiam gloriam sibi ut Deo essentialiter, ut homini personaliter competentem ab hominibus agnosci, qvod scilicet sit verus æterniPatrisFilius ac verus cum ipsoDeus, qvod sit verus promissius Messias, qvod sit unicus humani generis Redemtor & mundi Salvator, qvod Pateripli dederit omne judicium & omnem in colo acterra potestatem, qvod per ipsum solum ad Patrem & vitam æternam aditus pateat &c. petit insuper, ut Pater coelestis per Evangelii prædicationem in multorum cordibus salutarem sui agnitionemaccendat, ne pereat fructus beneficiorum passione & morte sua partorum, sed multi ex generehumano convertantur ac salventur. Hanc gloriamanifestationem per glorificationem, qvam-Christus petit, hoc loco simul intelligi, patet primò extextus serie & connexione. Statim enim additur, ut & Filius glorificet te. Qvo ergo modo Filius Patrems glorificavit, eo etiam modo à Patre glorificari expetit. Jam verò Filius glorificavit Patrem gloriæ apud homines manifestatione, sicut in v. 4. additur: Ego teglorificavi super terram. vers. 6. manifestavi nomen tuum bominibus. Ergo etiam Filius à Patre glorificari expetitper gloriæ manifestationem. Præterea in v. 3. additur: Hecest autem vita eterna, ut cognoscant te solum verum Deum, & quem misisti Jesum Christum, Ergo glorificatio, quam petit, in ea consistit, ut agnoscatur verus cum Patre Deus, & mundi Salvator à Patre cœlesti eo fine in mundum missus, ut credentibus in ipfum det vitamæternam. Quærationes manifeste oftendunt, qvando Christus dicit in vers. 1. Pater, glorifica Filium tuum, tunc magis ipsum respicere ad gloriæ manisestationem: licut contra, qvando in v. 5. dicit: glorificame, Pater, apud teip [um\_ glorià, quam habui priusquam mundus esset apud te: magis respicit ad gloriæ collationem, ita tamé, ut hæc Harm. Tom. III. vel Gerhard, Contin. pars tert.

Christo petatur, ac qualem gloriam à Patre cœlesti | duo nequaquam sibi invicem opponantur, sed subordinentur, cum gloriæ manifestatio in Christo non excludat, sed præsupponat gloriæ collatio-nem, siqvidem ad manifestationem gloriæ etiam illud pertinet, ut agnoscatur, omnia ipsi ut homini per unionem personalem & exaltationem ad Dei dextram esse in manus tradita. Potest & hoc notari, qvod determinatione temporis Christus hanc expolitionem innuit : Venit bora, Pater, glorifica Filium tuum, id est, non amplius in propria persona docendi officio in terris functurus fum, non fum in mundo, sed ad te venio. Ergo per ministerium Evangelii personam & officium meum mundo manifesta &c. Secundo ex aliorum locorum collatione , Joh. 12, 23. cum gentiles Christum videre expeterent, dicit Christus: Venit hora, ut glorificetur filius hominis, id est, nihil causæ est, cur gentiles admittere dubitatis: Venithora, ut Evangelium propediem omnibus gentibus prædicetur, ac Filius hominis non solum à Judæis, sed etiam à gentibus per sidem recipiatur. Joh. 16, 14. dicit Christus : Spiritus sanctus meglorisicabit, videlicet per Evangelii prædicationem, quæ est proprium Spiritus sancti opus, 2. Cor. 3, 8. Sic cum Apostolus, Phil. 2. v. 9. dixisset: Pater in summam celsitudinem Christum extulit, & donavit illi nomen , good eft super omne nomen, statim subjicit, v. 10. ut in nomine Jesu slectatur omne genu cælestium, terre-Brium & infernorum. V. II. & omnis lingua conficeatur quod Dominus sit Jesus Christus in gloriam Dei Patris, ubi itidem gloriæ collationem & manifestationem conjungit. Tertiò ex eventus consecutione. Pater post has preces Filium glorificavit, ideft, gloriam ejus manifestavit in ipsa passione, qvando ad unicum Christi verbum hostes in terram prostrati, qvando testimonium innocentiæ aliquoties ipli datum, qvando Sol fuit obscuratus, velum templi scissum, terra commota &c. qvando Centurio signis illis permotus dixit: Verè bie Dei Filius. Glorificavit ipsum in refurrectione, quando potenter demonstratus est Filius Dei per resurrectionem ex mortuis, Roman. 1. v. 4. glorificavit ipsum in ascensione & collocatione ad fuam dextram, qvando ipfum collocavit in thronumgloria, Matth. 25, 31. Hebr. 1.3. ac omnia pedibus ejus subjecit, Eph. 1,22. glorificavit ipsum in Spiritus sancti effusione, Joh. 7, 39. in qua divinam ipsius majestatem & gloriam evidenter demonstravit, Act. 2,33, gloriscavit eu, & adhuc gloriscat in Evangelii prædicatione & Ecclesiæ contra inferorum portas defensione, qvia per illam tanqvam me-dium divinitus ordinatum ad salutarem Christi Θεανθρώπε agnitionem homines adducuntur, per hanc divina ipsius potentia ac majestas publice demonstratur. Quarto ex ipsius verbi consideratione. Gloria non folum lignificatid, qvod est præclarum ac laude & honore in aliqvo dignum, sed etiam honorificam existimationem, quæ de aliquo apud alios habetur, ac glorificare non solum significat præclaris donis aliqvem ornare, sedetiam notitiam alicujus præclaram habere, & aliis gloriosum ipium reddere. Quando ergo Christus à Patre glorificari expetit, non folum gloriæ collationem, fed etiam gloriæ manifestationem petit. Cyrillus lib. 10. thefauri cap. 9. Doxa Grace modo gloriam, modò opinionem significat. Quando igitur Filius dicit: δόξα ζόν με, Pater, ea dox à, quam habebam antequam mundus effet, bec aperte dicit: Qvoniam,o Pater, homo factus id solum effe Xxxxxx

hominibus videor, nec cognitus sum coaternus tibi ese, do-Zavov petu, ideft, talem opinionem atque fidem hominibus de me largiaris, qualem haberent credentes, me apud te semper fuisse, etiam antequam mundus esset, ut videlicet me Deum existiment, credantque,esse secundum naturam. lumen de lumine, Deum verum de Deovero. Quod autem hic locus sic intelligendus sit, ex sequentibus manifestum eft. Nam postcaquam banc opinionem, existimationemque de se petiit,ut Deus esse manifestaretur, causam intulit, dicens : quoniam & ego nomen tuum hominibus manifestavi. Siergopetit, quod fecit, fecit autem ipse nomen Patris manifestum hominibus, nibil aliud certe petit, quàm ut homo hominibus Deus esse manifestetur non propter se, sedpropter salutem ipsorum. Theoph. in hunc locum: Ostendit, que sit gloria ejus & Patris. Credere, inquit, o-mne m carnem & benesicia experiri, gloria Dei est. Non. enim ad Judeos solos contrabitur, sed in totum orbem extenditur. Dionys. Carthusianus in hunc locum: Tripliciter post hanc orationem Pater Christum glorisicavit, per signa in passione, per glorificationem corporis in resurre-Ctione ac in cordibus hominum , quos ad Christum convertit in Evangelii pradicatione. 3. Cui verò petit Christus glorificationem? Glorifica, inqvit, Filium tuum. Nomen Filii est nomen persona, ac Chriflus hîc orat ut Mediator, ex qvo colligit Piscator in comm. h. l. gloriam hanc, qvam Christus à Patre colesti petit & impetravit, pertinere partimadhumanam, partim verò ad divinam naturam. Ad humanam naturam (inqvit) refurrectio, ascensio, sessio ad dextram Dei, plena autoritas superomnia; ad divinam naturam pertinet illius patefactio, quia per resurrectionem declantus est Dei Filius, petit igitur, ut Deitas sua patesiat orbi, g agnoscatur, quis sit. Desumsit hocex Zanchio, qvipart. 2. lib. 4. de trib. Elohim. cap. 10.p. 204. sic scribit: Quia Christus bic precatur Patrem suum, quatenus Mediator ac Pontifex est, est autem talis, non quatenus homo est, sed etiam quatenus Filius Dei naturalis, ideirco gloria bac, qua petit, se glorificari, pertinet non tantum ad bumanitatem, sed etiam ad ipsius Deitatem. Sanc si de manifestatione gloria agatur, concedimus, glorificationem eo modo acceptam Christo secundum utramq; naturam competere, qvia gloria Christi, qvæper Evangelii prædica-tionem mundo suit manifestata, secundum divi-nam naturam ipsi competit essentialiter, secundum humanam naturam personaliter. Si verò nomine gloriscationis intelligatur gloria collatio, tunc non nisi secundum humanam naturam illa Christo competit, qvod ipsum agnoscere videtur Piscator, sed in eo à tramite veritatis aberrat, quod gloriam illam definit tantum per collationem donorum finitorum ac plenam autoritatem super omnia, cum includat etiam majestatem verè divinam & insinitam, ac omnem in cœlo & terra potestatem, ut suo loco evidenter demonstratur, & ex vers. 5. satis perspicuè colligitur. Divinam illam majestatem & gloriam suz carni sive assumte natura humanz Christus petit, ut ostendit 1. Appellatio. Qvod enim hoc loco dicit: Pater, venit hora, glorifica Filium tuum, illud. Joh. 12. v. 23. sic exponit: Venit hora, ut glorificetur Filius hominis, ubi propterea ab humana natura sese denominat, ut ostendat, glorisicationem secundum illam naturam, juxta qvamest verus homo & Filius hominis, sibi conferendam. 2. Temporis determinatio. Pater, venit hora, glorifica Filium tuum, exquo colligi posse, quod

hæc glorificatio Christo ut homini competat, superius ostendimus. 3. Locorum parallelorum collato. Omnia illa Scripturæ dicta & argumenta, ex qvibus demonstratur, Christum secundum humanam naturam dona verè divina & infinita accepisse, ac juxta humanam naturam exaltatum esfe, qua magno numero adducta funt in Exeges. de persona Christi S. 205. probant, glorificationem hanc Christum sibi ut homini petere, cum glorisicatio illa sit Christi exaltatio & donorum in unione personali communicatorum plena usurpatio. Athan orat. 4. cont. Aria. p. 279. Dicit glorificame, qui alios glorificat, ut oftenderet, carnem se babere istarum rerum indigam, ac proinde carne sue bumanitatis glorificationem accipiente ita loquitur, quasi eam accepisse. Balil. 1.4. contra Eunom. Illud, glorisica me, intelligere, oportet de incarnatione & non de Deitate. Augustinus tract. 104. in Johann. Hoc fattum eft in forma servi, Informavero Dei semper fuit , semper erit claritas , imo non fuit, quafi jam non fit nec erit, quafi nondum fit, fed sine initio, sine sine semper est claritas. tract. 105. in Jo-hann. Glorisicatum à Patre Filium secundum forman. fervi , quam Pater suscitavit à mortuis & ad suam dextram collocavit, res ipfa indicat, & nullus ambigit Christianus. Cyrill. 1, 11. in Johann. cap. 15. Qui omnia possidet ut Deus , omnia recipit ut homo. Cui regnare adventitium est, id non est naturale. lib. 10. thesauric. 2. Non quod gloriavel ullare filius Dei in quantum Deus ell, indiget, ideirco petere aut accipere aliquid à Patre seribi. tur, sed quia dispensando factus est homo, cum Deus verus etiam sit. Et postea: Si propter seipsum verbum Dei glorificaripetit, nibil nobis contulit incarnatio Christi, & natura nostra denudata Dei gratia demonstratur. Namsi Verbum glorificari & santtificari eguit, quomodo nobibac largita per ipsum sunt? lib. ejusdem cap. 17. Glorian suam , quam semper habet ut Deus , ut homo petit. Nes quia glorie unquam proprie expers fuit, hec ab eo dicuntur, sed quia in gloriam, que sibi semper adest ut Deo, pro-prium templum reducere volebat. Theophyl. in hunc locum: Nondum glorificata erat carnis naturaneque incorruptibilitate fruebatur, neque regium thronum acce perat, propterea dicit, glorifica me, b.e. humanam meam naturam que nunc in ignominia, queque crucifigenda &c. Qvamvis verò secundum humanam naturam glorificari expetat, singulari tamen consilio non dicit, glorifica carnem meam, sed glorifica Filium tuum, i. ut ostendat, non nudæ naturæ humanæjuxta essentialia ipsius principia & proprietates consideratæ, sed in Filium Dei assumtæ gloriam illamdari, qvatenus scilicet est τῷ λόγφ personaliter unita, & addextram Dei exaltata. Athan. orat. 4. contr. Arian. Petitur persone, quod datur humane nature, ut oftendatur , propter incarnationis occoropiar illa dari. 2. Ut doceat, humanam naturam e a ratione ra Abyou esse unitam, ut unam cum ipso constituat personam, ac non sint duo silii, alius Dei, alius Mariz Filius, sed unus idemqve Dei & Mariæ Filius. 3. Ut Filii appellatione Patris cœlestis pectori stimulos quasi admoveat, ac de ardentissimi amorissiammis, qvibus se Filium amplectitur, ipsum qvasiadmonendo, facilius quod petit, impetret, undeetiam non simpliciter dicit, glorisica Filium, sedemphaticè addit, glorisica Filium tuum, 4. Ut bona, quæ sibi & electis petit, amissionis persona non amplius subjecta esse, persona non amplius subjecta esse, persona non amplius subjecta esse, qua menta de la compania del compania de la compania de la compania del compania de la compania del compania de la compania del compania de la compania del compa lib. c, 2. Quoniam homo facile potest amittere bona, que à

Deo accepit, quod Adam perpessus fuerat, denudatus dat à fibi gratia propter inobedientiam, necesse fuit, ne rursus, in eademincideremus, ut incommutabilis Dei Filius homo fa-Sus, ut bomo gratias Dei peteret, ut per ipsum, qui amittere gratias non possit, natura nostra sirmiter servarentur. Omnis enim gratia in Christo abundantissime permanet, & inde adnos propter similitudinem transfunditur, omnes enim ios fimiles sumus ur homini. 5. Quia non solum petit gloriæ collationem, sed etiam gloriæ manisestationem, qvo posteriore respectu glorisicatiosecundum utramque naturam ipsi competit. 6. Qvia quæcunqve post factam crodenwow de Christo prædicantur, ea non prædicantur separatim de hac vel illa natura, fed de persona vel secundum alterutram vel utramque naturam. Qvod autem Albertus dicit, Christum hoc loco petere, ut membra ejus mysticaglorisicentur, ut tam claro capiti congruant, idqve ex Joh. 13: v. 30. & 31. demonstrare conatur, illud non tam de ipla illa, qvam Christus hoc loco petit, glorificatione, qu'am de ejus consequente & fructu estaccipiendum, de quo in seq. demum versiculo Christus tractat. Colligitur autem ex verbis propofitionis 1. myfterium exinanitionis. Qvod Christus, cùm in forma Dei effet, seipsum assumt a servi forma exinanivit, illud æqvè magnum est mysterium acipsaunio. Ecqvis enim non miretur, eum, qviestipsa claritas, hoc loco petere se glorificari? eum, qui se psum glorificare poterat, seque glori-ficatum iri certissime & infallibiliter noverat, petereà Patre glorificari ? Sed meminerimus, ipfum tunc fuille in extremo humiliationis & exinanitionisstatu. Cyrill. lib. 11. in Johann. cap. 44. 200niam cumesset in forma equalitateque Dei Patris, seipsum exinanivit Sc. Oportuno jam tempore prasente , quo in-carnationis mysterio consummato S humano genere ad vitam & cognitionem Dei vocato, ad pristinam gloriam rediret , ut omnino harum rerum Patrem quoque autorem ostenderet, sic eum alloquitur, tempus jam esse demonstrans, ut ad nature sue dignitatem cum carne ascendat. 2. Verus fons ac modus glorificationis. Petit qvidem Christus gloriz suz manifestationem apud homines fieri propter ipsorum salutem, interim non petit ab hominibus, sed à Patre cœlesti glorificari. Ante quatriduum in regio suo in urbem Hierosoly-mam ingressu a populo Israelitico suerat glorisicatus: sed qvia præclarè noverat, gloriam illam esse perquam mutabilem & fluxam, ideo à Deo, & apud Deum veram solidam & constantem glorificationem expetit. Sic & nos ipsius exemplo gloriam, quæ à solo Deo est, quæramus, Joh. 5. v. 44. 3. Mirabilis ratio exauditionis. Christus orat, se à Patre glorificari, & exauditus est pro sua reverentia, Heb. 5. v. 7. sed non statim sequitur gloria, verum summa potius passionis & crucis ignominia. Eodem modo nobiscum Deus agit, exaudit nos, vitam & gloriam æternam per preces ab ipso petentes, sed prius nos objicit morti. 4. Remedium omnis adversitatis ac tribulationis. Quemadmodum Christus instante passione & cruce oculos suos ad secuturam. glorificationem elevat: sic per præsentis vitæ mi-serias, acper densam mortis caliginem insecuturam cœlestis gloria lucem oculis sidei respiciamus. Sic Apostolus instante mortis agone dicebat : Reposita est mibi corona justicia, 2. Tim. 4. vers. 8. 5. Ordo divina pramiationis. Christus non nisi peracto certamine glorificationem & coronationem ex- ter voce colitus delata dicit Johan. 12. V. 28. erglo-Harm. Tom. III. vel Gerbard. Contin. pars tert.

petit: fic &nos sciamus, eum, qui certat, non coronatumiri , nisi legitime certaverit & vicerit , 2. Tim. 2. versic. 5. Apocal. 3. versic. 21. 6. Certa in precibus fiducia impetrationis. Christus de sui glorificatione certifimus erat, interim tamen orat; Pater colestis eum jamdum variis modis glorificaverat, ac promissione de futura glorificatione ipsum confirmaverat, Joh. 12. versic. 28. interimardentissimè pro sui glorificatione Christus hic orat, non qvod ulla ex parte de ea dubitet, sed ut animi sui siduciam ac pulcerrimam promissionum divinarum & precum harmoniam oftendat. Qvamvis enim Deus ab æterno decreverit, bona cælestia in Christonobis dare, tamen vult, ut per pias ac serias preces ea ab ipso petamus. 7. Necessitas vere ac sa lutaris Christi agnitionis. Glorificatio Christi consiftit non folum in gloriæ collatione, fed etiamin. gloriz manifestatione, ut agnoscatur verus Deus & verus homo, promissus Messias ac unicus mundi Salvator &c. Ergo qvi vel divinam vel humanam Christinaturam negant, quimajestatem carni iplius communicatam impugnant, qvi officium ipsius labefactant, & alium redemtorem quarunt, vel alium ipsi adjungunt, illi Christum non glori-

ficant, sed potius ignominia afficiunt.

3. Peticionis ratio. Quamvis in ipsa propositione, eique præmisso exordio duas petitionis rationes Christus involverat, quarum prior extat inverbis, Pater, glorifica tuum Filium, idest, qvia tuus fum Filius, qvem ardentissimė diligis, ideò æqvum est, ut me glorifices, amor enim ad benefaciendum amato amantem impellit; posterior in verbis, venit bora, id est, qvia in proximojam imminet hora passionis & ignominiæ, ideò necessarium est, ut tuo auxilio mihi præstosis, & exignominia ereptum in gloriam transferas, quia tibi obedientiam præsto in passione, ideò æqvum est, ut promissio-nem tuam impleas in mei glorificatione: tamen. placuit Christo aliam peritionis rationem, & qvidem triplicem perspicuis verbis addere, ut, qvod à Patre cœlesti petebat, facilius & citius impetraret. Prima ratio deducta est à Patris culestis gloria sive glorificatione. Glorifica Filium tuum, ut & Filius tuus te glorificet. Particula riy, qvam vulgatus Interpres in versione omisse, non est hoc loco otiosa, sed arctissimam inter Patris & Filii glorificationem connexionem emphatice exprimit. Patris glorificatio non potest intelligi de reali qvadam gloriæ collatione, cum enim Pater divinam gloriam in-fe invariabiliter & immutabiliter habeat, ideo non potest novæ cujus dam gloriæ accessione in seipso magis glorificari: sed tantum de manifestatione paternæ gloriæ verba Christi accipi debent, qvomodo ea Christus ipse exponit v. 4. Ego ce glorificavi super terram. v.6. manifestavi nomen tuum homi-nibus. Hilarius lib. 3. de Trinit. Non claritas Deo additur, neque enim decesserat, ut adderetur, sed per Filium. clarificatur apudnos imperitos, refugas, fordidos, fivespirieu emorcuos, sive lege tenebrosos, & clarificatur per id, quod ab eo Filius potestatem omnis carnis accipit vitam ei aternam daturus. Per hac opera Filii clarificatur Pater. Augustin tract. 105. in Johannem: In seipsa claritas Patris, nec minui, nec augeri potest, apud homines autem procul dubio minor erat, quando in Judea tantummodo notus erat &c. Cæterum qvemadmodum Pa-

XXXXXX 2

IC

75

rificavi & rursus glorificabo : ita vicissim Christus u- steatur, Christum esse Dominum eig dozar Des warels, trumq; asserit, videlicet qvodPatrem jamdum glorificaverit, v.4. & qvod porro eum glorificare velit v. 1. Qvomodo ante has preces Christus Patrem glorificaverit, expoluimus in cap. 172. Harm, hîc explicandum restat, quomodo post preces hasce ulterius eum glorificaverit. Floravantius lib. 1 de Trinit. pag. 53. Patrem eâ ratione glorificari dicit, qvia Filius rebus praclare geftis, & sapientiam & potentiam adres tam preclare gerendas à Patre se accepisse testatur, ac omnia ad Patremrefert, quo sensuin Proverbiis Salomonis filius sapiens dicitur Patris gloria. Sed hoc rectius de glorificatione in diebus carnis jam peracta, qu'am de glorificatione Patris adhuc futura dicitur. Quidam existimant, Patrem ea ratione à Christo fuisse glorificatum, qviain Christiglorificatione veritas Patris fuit manifestata. Non potuisset, inqviunt, Christus Patrem glorisicare, msiprius à Patre fuisset glorificatus. Ilt enim veritas Patris elucesceret, oportuit eum prestare, quod promiserat, promiserat autem glorificationem, Pfalm. 2, 8. Pfalm. 110, 1. Sed hoc nondum affeqvitur plenitudinem glorificationis, qva Christus Patrem suum cœlestem glorificavit. Dicendum igitur, qvod Filius post has preces Patrem glorificaverit, tum per operis redemtorii consummationem, tum per Evangelii pradicationem, ac eum porro glorificaturus sit per electorum in calestem gloriam re ceptionem. Nam. 1. Quando Filius Patri obediens fuit factus usque ad mortem crucis, Philip. 2. v. 7. tum hac fanctiffimâ Filii obedientiâ Pater fuit glorificatus, quia in passione & morte Filii eluxit Dei justicia. qvod non nisi interveniente plenissimà satissa-ctione peccatorum, debita hominibus lapsis remiferit; Deimifericordia ac benignitas, quod non pepercerit proprio suo Filio, sed pro nobis omnibus in mortem. eum tradiderit, Rom. 5. v.8. c.10,32. Dei veritas, qvod juxta Prophetarum vaticinia Filium pro nobis patiac mori voluerit; Dei sapientis, qvod mirabili confilio per mortem Filii vitam procuraverit servili generi; Dei potentia, qvod redemtionis opus per mortem & sangvinem Filii gloriose perfecerit &c. ac veluti primus Adamus suâ inobedientia Deum ignominia affecerat; ita Christus secundus Adam de cœlo sua obedientia Deum iterum glorificavit. Cyrill. lib. 11. in Joh. cap. 17. Christus mortem destruxit, diabolityrannidem evertit, peccativires extinxit; ineffabilem caritatem erga nos habuit, peccata nostra dimisit, errantes illuminavit, & ad verum Deum reduxit, que universavirtute Christi consummata faciunt, ut ab omnibus Pater glorificetur. Omnes enim qui in terris sunt, sapientiam & virtutem, & misericordiam Dei hoc patto intellexerunt. 2. Qvando Christus ex mortuis resurrexit, tunc iterum Pater coelestis in Christo & per Christum suit glorificatus, qvia Pater resuscitans Christum à mortuis efficaciam roboris virtutis sua exeruisse dicitur, Eph. 1. v. 19. utsic divina ipsius potentia ex illa resuscitatione clarè elucesceret, unde notanter dicitur, Rom. 6. vers. 4. qvod Christus refurrexerit à mortuis per gloriam Patris. 3. Quando Christus in sua ascensione ad dextram Patris collocatus est, iterum in hac sua exaltatione Patrem cœlestem glorificavit, qvia ex hac Filii exaltatione denuò Patris potentia & veritas eluxit, unde notanter dicit Apostolus, Philip. 2. versic. 11. qvod Deus ideo Christum exaltaverit, ut omnis lingua con-

4. Quando Christus per Apostolos virtute Spiritus ex alto indutos Evangelium in toto terrarumorbe prædicari curavit, tunc vel maximè gloria Patris coelestis fuit illustrata. Tunc enim non solum judæi, sed etiam gentes per Verbum Evangelii ad veram veri Dei cognitionem sunt perducti, tuncipsius misericordia, bonitas & clementia ergagenus humanum publicè in Verbo Evangelii sui pradicata, tunc in multorum millium cordibus Pater fuit glorificatus accensa in mentibus ipsorum vera Dei notitia &c. cum gentiles prius per idola externa, Judæi per fiduciam operum idololatriam. exercerent, & Deum ignominia afficerent. Aug. tract. 105. in Joh. Claritas Patris apud homines proced dubio minor erat , quando in Judea tantummodo Deus notus erat, nondum à Solis ortu usque ad occajum laudabant pueri nomen Domini. Hoc autem, qvia per Evangelium Christi factum est , ut per Filium Pater innoteseeret gentibus , profecto Patrem glorificavit & Filius. Potest & hoc notari, qvod in Evangelica de Christo prædicationerevelato, jam incarnationis & redemtionismysterio Trinitatis mysterium clarius fuit manifesta-5. In omnibus illis, in qvibus Parer glorificavit Filium per gloriæ collationem, etiam Filius glorificavit Patrem per gloriæ manifestationem, quia gloriæ illius, qua Filius suit glorificatus, autor & fonsest Pater cœlestis, ac quando gloria Filiivel in Verbo Evangelii vel in gloriosis operibus manifestatur, tunc simul etiam Pater glorificatur, quia ut Patris & Filii est una divinitas, ita quoque una gloria & majestas. Cyrillus lib. 11. in Johan. cap. 15. Filius Patrem clarificavit , partim quiajamereditur Filius ex substantia Patris natus, partim quiaomnipotentia Filii cognita hujus virtutis gloria in Patremetiam transit. 6. Qvando Christus regnum aliqvando undet Deo & Patri, 1. Cor. 15. v. 24. atqve Ecclesiam sibi ipsi & Patri cœlesti exhibebit gloriosam non habentem. maculam aut rugam, Eph. 5, 28. tunc iterum Patrem glorificabit, quia Pater cœlestis à triumphante beatorum Ecclesia in omnem æternitatem indefessis laudibus prædicabitur, & promissione Filii Salvatoris gratiæ ipsi agentur. Ad hanc glorisicationem in futuro seculo aliquando secuturam Christum hoc loco simul respicere, patet ex versu proxime sequente: Sicut dedisti ei potestatem omnis carnis, ut quot quot dedisti ei, det eis vitam aternam, ut sit sensus: Glorifica Filium tuum, id est, in passione & morte ipsum sustenta, gloriose eum libera, ex mortuis resuscita, ad dextram tuam colloca &c. ut & Filius te glorificet, id est, ideo hic agon in aterno confilio fuit definitus, ut hac mea obedientià perfectissimè satisfiat tuæ justitiæ, ac genus humanum redimatur, & Ecclesia ex eo colligatur, à qua in hac & in futura vita celebreris. Docemurigitur, hac petitionis ratione à causa finalissive consequente petita, 1. Christi & Patris gloriam esfearctissime connexam, mutuo reciprocam, imò prorlus unam & eandem, cum Patremnemoglorificare possit, nisi qvis Filium glorificet, Joh. 5. v. 23. ac sine Filii notitia nemo ad salutarem Patris agnitionem possit aspirare, Matthæi 11. vers. 26. Johan. 1. vers. 18. 1. Johan. 2. versic. 23. Neve ulla dissimilitudo, vel essentiæ vel gloriæ in Patre & Filio statuatur, ideo notandum, qvod Filiuse a se à Patre glorificari expetat glorià, quase Patrem

glorificaturum promittit. Hilarius lib. 3. de Trinit. pag. 27. Expossulatio clarificationis danda vicissimy, reden-devec Patri quicqvam adimit, nec infirmat Filium, sed eandem divinitatis oftendit in utroque virtutem , cùm S clarificari se Filius à Patre oret , & clarificationem Pater non dedignetur à Filio , sed bac in Patre & Filio virtutis unitatem per vicissitudinem danda & referenda clarificationis oftendunt. Berndard. ferm. 76. in Cant. col. 723. Nonsolum Pater clarificat Filium , sed & Filius clarificat Patrem, ne quis dicat, Filium minorem Patre, quafi à Pa-tre clarificetur, cum & ipse clarificet Patrem. 2. Gloriann Deodebitam, ipsique gratamin solo Filio & per solum Filium ipsi posse tribui. Solus Filius est in sinu Patris, & perfectissime cognitum habet cor Patris cœlestis, ideò etiam solus novit, qvomodo Pater glorificari velit. Qvisqvis igitur Patrem verè glorificare expetit, in Filio, & per Filium eum glorificet, idelt, in Christum credat. 3. Genuinam ac propriam filiorum Dei naturam esse Patrem cœleltem glorificare, Mal. 1. v. 6. Matth. 5. v. 16. Christus hoc loco petit, se à Patre glorificari non ex ambitione, qvia non quarit gloriam suam, Joh. 8. v. 50. sed ut Patrem glorificet. Eodem modo omnes vere pii & adoptivi filii sunt affecti, qvia habent sensum Christi, 1. Cor. 2,16. & idem est in illis affectus, qui fuit in Christo, Phil. 2. v. 5. Qvemadmodum ergo Filius à Patre, qvem jamdum glorificaverat, gloriam petit, ut iplum magis glorificet: ita & nos per Filium & in Filio Deum glorificantes & laudem veritatis, misericordia & justitia ipsi tribuentes, non solumgloriam ab ipso petere debemus, ut in æternumipfius gloriæ laudi fimus, sed etiam in hoc seculo opera à Deo nobis demandata, ita perficere, ut alii ad glorificandum Deum nostro exemplo inflammentur. Ut unicum ac summum fuit Christi deliderium Patrem glorificare, Johann. 4 verl. 34. itaeorum, qvi Christi Spiritu reguntur, summum studium est, gloriam Dei pro ratione suæ vocationispromovere, & omnia ad gloriam Dei facere, 1. Cor. 10. v. 31. 4. Ad hanc Dei gloriam etiam preces nostræ debent esse directæ, & qvicqvid à Deo petimus, cum hac conditione sive tacità sive expressa petere debemus, si illius impetratio faciat ad Deigloriam, quicqvid etiam in precibus desi-deramus, adgloriam Dei velut τέλ @ σκοπιμώταou unice debet esse directum. Cyrillus lib. 11. in Johann. 14. Quemadmodum bene agere non ad nostram, fed ad Dei gloriam debemus , sic cùm orandi tempus adest , gloria Dei primo petenda est. Hoc enim pacto orare nos docuit. Sanctificetur nomen tuum. 5. Sicut Christus Patrem & Pater viciflim Christum glorificavit, ita nos Deum glorificamus, & Deus nos glorificat, 1. Sam. 2. v. 30. sed diversimode: Nos glorificamus Deum gerinas, quando ipsius gloriam & magnificentiam prædicamus, ac nihil nobis vel nostris viribus, sed omnem gloriam ipsi tribuimus. Deus nos glorificat ἀνεργητικώς & ἐυεργετικώς, qvando in hac & futura vita beneficiis cœlestibus nos cumulat, ac veram justitiam & gloriam, qvæ est vita æterna, nobis donat, Roman. 8. v. 29. Nos glorificamus & glorificareDeum debemus, tum in vita, juxta voluntatem Dei eam instituendo, Matth. 5, 16. tum in morte propter confessionem divini nominis eam patienter tolerando; Joh. 21. v. 19. vel etnobis conferendo.

Harm. Tom. III. vel Gerbard. Contin. pars tert.

Altera petionis ratio desumta est ab hominum salute sive salvatione. Hanc rationem Christus primo recitat, deinde eam amplificat & illustrat. Ratio ipsa sie habet: Sicut dedifti ei potestatem omnis carnis, ut quotquot dedisti ei, det eis vitam aternam. Voculam xa 9 66 qvidam exponunt συγμειτικώς, hoc sensu: Sicut dedisti Filio potestatem redimendi omnem carnem, itavicissim eum glorisica. Sed Euthymius rectius statuit, eam effe politani aitiologinas pro oti, ut denotet non fimilitudinem, sed rationem, ac sit sensus: Juxta quod, câ mtione, quâ dedisti ei potestatem, cò quod dede-ris ipsi potestatem, Johan. 15. vers. 12. Carnis nomine hoc loco intelligitur homo, per speciem qvan-dam synecdoches, qvia enim homo constat carne siye corpore & anima, unde modò carnis, modo anima nomine totus homo intelligitur. Exemplaprioris significationis habentur, Gen. 6. v. 13. Deuter.5,26. Job. 12, 10. &c. Matth. 24, 22. Marc. 13, 20. Luc. 3, 6. Rom. 3, 20. &c. exempla posterioris, Gen. 12,5, c. 14,21. c. 17,14. &c. Actor. 2,41 Rom. 13, 1. 1. Pet. 3, 20. Aug. tract. 105. in Joh. Omnem carnem dixit omnem hominem à parte totum significans, quemadmodum rursus à parte superiore alibi totus bomo fignificatus est. Qvamvis enim non hominem solum, sed etiam reliquorum animantium, imò omnium creaturarum potestas Christo sit data, Psalm. 8, 7. Matth. 28, 18. tamen ex textus serie apparet, carnis nomine hic intelligi homines, cum ad dandam hominibus vitam æternam, & manifestandu illis nomen Patris, Filius Dei in mundum venerit. Potestas omnis carnis est potestas super omnem carnem, qvo modo etiam Syus reddidit, ficut έξεσία τῶν πνευμάτων anabagτων,est potestas super Spiritus immundos, Matth. 10,1. Marc. 6, 7. εξεσία θπι πάντα τα δαιμόνια, ut exponitur, Luc. 9, 1. έξεσία τε πηλέ, eft poteflas Tri Tov my Nov , Rom. 9, 21. ut fit genitivus objecti, ac subaudiatur nara vel ¿wara, Luc. 19.v.17. Joh. 19, 11. Ideò verò potestatem super omnem cernem Christus sibi datam esse asserit, ut omne quot dedit ei (Pater) det illis vitam eternam. Pro plurali avrois quidam Codices legunt avra, quod videtur magis congruere cum singulari mai. Sed probatissimi Codices retinent plurale autois, quod optima ratione hic locum habere potest. Qvidam putant, orationem esse minus plenam, cum το σαν positum sit pro κατα σαν, ut sit sensus: Siqvidem tradidisti potestati ipsius omnes homines, ut omninò sive per omnia eis, quos dedisti ipsi, conferat vitam æternam. Sed nulla cogimur necessitate, ut ellipsin quandam hic statuamus, rectius dicitur, duplicem hic occurrere Hebraismum. Prior consistit in numeri mutatione. Cum enim prius dixisset in singulari, ut omne quod dedisti ei, statim subjicit in plurali, det eis vitam aternam, quia singulare illud, quantum ad sensum, erat plurale. Ergo juxta siguram loqvendi Hebræis usitatam iva wav ο δεδω-κας αυτῷ, ponitur pro iva πάσιν , ες δεδωκας αυτῷ, sicque Pronomen avrois relatione secundum rem referturad 70 mar, qvod ponitur absolute & sine dictione regente. Posterior Hebraismus consistit in Pronominis relativi repetitione Hebræis freqventissima. Satis erat dicere, ut omni, quod dedisti ei, det vitam, vel ut qvod dedistiei, det illi vitam: sed more Hebræo utrumque conjungit: Gen. 1. v. 11. iam naturalem mortem promte subeundo, Deus Psalm. 1. vers. 4. Psal. 144. v. 8. Esa. 5. vers. 28. Jonos gloristicat in vita & morte gratiam & gloriam. hann. 1. v. 27. 1. Pet. 2. vers. 24. quò pertinetregula, qvodapud Hebræos qvandoqve in eadem Xxxxxx 3 periodo

THS

i-

râ

ti-

0-

el

4

2-

m

oi

3

n

1

periodo, in qua habetur antecedens, per speciem qvandam pleonasmi ponatur relativum, Lev. 14. v. 6. z.Sam. 6. v. 23. &c. Matth. 12. v. 36. Roman. 16,27. &c. Quidam statuunt, esse in hac constructione avanonson, nisi pro wav legatur mavi, & pro omne ponatur omni. Sed relativum o juxta ulitatum Græcismum to mar trahit in suum casum. Pro δώτη αὐτοῖς, quidam vetustissimus Codex legit έχη, quæ lectio dubio procul originem accepit exeo, qvod nominativus mai non videatur convenire cui verbo δώση, ac quod relatio quædam sit inter δέδω-หรุ in priore, & รัฐง in posteriore membro. Sed ex dictis apparet, nulla nos cogi necessitate, ut lectionem ulitatam mutemus. Quaratione hoc membrum connectatur cum præcedentibus, variæ oc-currunt sententiæ: 1. Quidam putant, hoc membrum non tam ad præcedentia, qvam ad seqventia respectum habere, cum particula na Duis sit similitudinis, quæ in antecedente sive priore similitudinisparte solet poni. Statuunt igitur, conlequens five posteriorem similitudinis partem huicantecedenti correspondentem quarendam este, in v. 4. Ego te glorificavi super terram, ubi subintelligenda sit particula redditiva 8700, ut sit sensus: Sicut tu dedi-Iti mihi certam doctrinam, quam tuo nomine proponere debeam, dedisti etiam genus humanum, ut illud servem tradendo ei doctrinam abs temihi concreditam: ita ego officio meo fideliter functus, certis quibusdam hominibus à te mihi donatis atque in corum persona toti generi humano doctrinam illam tradidi, qui eam suo ad omnium salvandorum nominė acceperunt. Sedres ipsate-statur, novam propositionis rationem ab ea, quæ in v. 4. ponitur, distinctam in his verbis contineri. 2. Quidam putant, non tàm causam impetrandi quam magnitudinem claritatis priùs petitæ exponi, ut sit sensus: Da talem ac tantam gloriam, quantam dedisti potestatem , da gloriam potestati correspondentem. Potestas, quam mihi dedisti, est in-finita & verè divina, quia est potestas omnis carnis. Ergo etiam da gloriam infinitam & verè divinam. 3. Quidam existimant, tum propositionis tum mationis, i.e. tum gloriæ, qvam petit Filius, tum ejus, qua Pater glorificatur, expolitionem in his verbis contineri. Cum enim dicit, sibi omnis carnis potestatem à Patre esse datam, qua & quanta gloria à Patre decoretur Filius, manifeste docet. Vicissim cum dicit, se ideo à Patre potestatem omnis carnis accepisse, ut datis sibi à Patre det vitam æternam, ostendit, qvæ & qvalis sit gloria, quâPater à Filio glorificatur. 4. Chryfost. hom. 79. in Joh. putat, Christum his verbis infinuare voluisse, qvod Apostoli non solum ad Judæos, sed etiam ad gentes ablegandi fint, ut audientes, potestatem omnis carnis fibi esse datam, non scandalizarentur audientes: Docete omnes gentes. 5. Lyranus ejusmodi connexionem tradit: Quia gloria Filiinon folum redundat in Patrem, sedetiam in omnes Christo per sidem adhærentes, siquidem bonum capitis ad membra derivatur , ideò addit: Sicut dedisti ei potestatem omnis carnis. 6. Propriè ac principaliter Christus eo respicit, qvod gloria, quam petit, non solum in gloriam Patris, sed etiam in hominum salutem sit cessura. Ergo continetur in his verbis altera petitionis ratio, itidem desumta à causa sinali: Glorifica me, Pater, ut hæc mei glorifica-

hi. Christus à Patre cœlesti constitutus erat Mediator, Redemtor & Salvator humani generis id quod per potestatem omnis carnis ipsi datam intelligitur, ac eo fine a Patre cœlesti in mundum, erat missus, ut amissa per lapsum protoplastorum bona humano generirepararet, eademque sibià Patre datis, id eft, electis per fidem finaliter ipfi adhærentibus distribueret. Jam verò nisi Christus à Patre suisse glorificatus, non potuisser Mediatoris, Redemto. ris & Salvatoris officio perfecte fungi, ac electis vi-tam æternam dare. Nisi enim in morte fuisset sustentatus, sed sub pondere iræ divinæ, & peccatorum totius humani generis succubuisset, nonpotuisset alios ex morte eripere & salvare. Nisifuisfet ex mortuis per gloriam Patris resuscitatus, Roman, 6. v. 40. electi adbuc effent in peccatis, 1. Cor. 15, 17. ubi verò peccatum nondum expiatum, ibinon habet locum vita æterna, sed mors damnatur. Niss per ascensionem in colos fuisfet glorificatus, non potuisset coram facie Patris culestis pro electis apparere, Heb. 9. v. 24. ad gratiam Dei sua intercessione iosis conservandam, ex qua gratia unicè fluit vita aterna. Nisiper collocationem ad Dei dextram suisset glorificatus, no potuisset Apostolos induere virtueex alto, Luc. 24, 49. Spiritu fancto super ipsos desuper effuso, ac ad Evangelium in toto orbe prædicandu ipsos instructos ac munitos reddere. Nisi per publicum Evangelium præconium fuisset glorificatus, non potuisset per Verbum efficere in cordibushominum fidem, fine qua nec remissio peccatorum, nec justitia, nec vita æterna locum haberet. Nissaliquando in gloria rediret ad judicium, nonposset datos sibi à Patre in possessionem regni cœlestis in-troducere, & ad plenam æternæ felicitatis persimitionem eos evehere. Quæ omnia satis perspicueostendunt, ad salutem electorum necessariam suisse Christi glorificationem, unde meritò Christusà Patre se glorificari hoc fine petit, ut vitam æternam sibi datis à Patre conferre possit. Sensus igitur est: Qvia totum genus humanum mihitanqvam Mediatoriredimendum dedisti, ut omnibus, quotquot in me perseverante fide credunt, vitamaternam conferam, & vero absqve mei glorificatione illud effectum dare neutiquam possim, ideo etiam hoc nomine me glorificari peto. Probaturhac interpretatio 1. ex potestatis super omnem carnemda tione. ¿¿soia proprie notat jus & autoritatem non quidem dusajud destitutam, sic enim foretegena& inefficax igsoia, sed eadem instructam & qvaliarmatam. Qvando ergo Christus dicit, sibi datamesle eg soiav, omnis carnis, fignificat totum genus humanum sibi tanqvam Mediatori redimendum esse datum. Deus & primos parentes, & in ipsis totum genus humanum, creaverat ad fuam imaginem in justitia & sanctitate vera, Eph. 4. v. 24. ut cumiploin acterna lactitia & gloria viverent: sed qvia perpeccatum à Deo creatore libere sesse averterunt, inde jam facti sunt caro, quo nomine tum natura corruptio, tum infirmitas, fragilitas, & mortalitas ex corruptione illa originem trahens in Scripturis denotari solet, Genes. 6. v. 3. Psal. 78. v. 30. Esa. 40.v.6. Matth. 26. v. 41. Johann. 3. v. 6. Prolapsi sunt inpeccatum, & per peccatum in potestatem tenebra-rum sive diaboli, Coloss. 1.v. 13. qui propter peccatum sibi jus & potestatem in totum genus humatio vergat ad salutem hominum, quos dedisti mi- num vindicavit. Quia verò Deo omniscio hocab

æterno fuit præcognitum, ideò anteqvam mundi non dabit æternam, qvamvis & ipforum potestas data sit, cui fundamenta jacerentur, de liberatione generis humani decretum fecit, constituit Filium suum Mediatorem, Redemtorem ac Salvatorem, ipsiq; dedit porestatem super omnemcarnem, id est, totum genus humanum redimendum ipsi dedit. In voce omnis itidem est peculiaris emphasis. Israelitæin V. Test. erant peculiarisDei populus, cui præ omnibus aliis gentibus promitsiones divinitus erant sactæ: sed Christus hoc loco docet, sibi ut Mediatori & Redemtoripotestatem omnis carnis esse datam , idest, fenontantum Israelitarum, sed etiam omnium omninò gentium Mediatorem constitutum esse, ut totum genus humanum, per peccatum in æternum exitium prolapsum, absq; discrimine populorum ac gentium, per passionem & mortem sua Deoreconciliaret, juxta vaticinia: In tebenedicentur omnes gentes terra, Gen. 12. vers. 13. Ipst adherebunt gentes, Gen. 49,10. Parum est, ut sis mihi servus ad suscitandas tribus Jacob, ecce dedi te in lucem gentium, ut sis salus mea usque adextremum terra, El. 49,6. 2. Ex dationibus hujus sine Ideo dedisti ei potestatem omnis carnis, ut quotquot dedisti ei, det illis viram aternam. Cyrill. & Rupertus posterius membrum referunt ad verba, glarifica Filium tuum. August. tract. 111. in Johann. rechius refert ad membrum, ficut dedifti omnis carnis potestatem, ut sic finis, propter quem datio illa facta. sit, explicetur. Non frustra nectemere potestatem omniscarnis ipsi dedisti, sed ut qvotqvot dedisti ei,illisvitam æternam det. Chryfostomus, Theophylactus & Euthymius dationem illam vitæ æternæ de merito vitæ æternæaccipiunt, ac proinde posterius membrum ejusdem latitudinis esse volunt cum priore, hoc sensu: Dedistiei potestatem omnis carnis, ut, qvantum in se est, omnibus det vitam æternam, ut omnibus acquirat amissam vitæ æternæ felicitatem. Christus enim ratione meriti omnibus hominibus vitam æternam acqvisivit, qvin & in Verbo Evangelii omnibus sua beneficia, acproinde etiam vitam æternam offert, qvod aliquinon credunt ac propter incredulitatem à vita æterna excluduntur, ipsorum culpa est. Hæc sententia non pugnat cum fidei analogia, cum ratione voluntatis antecedentis Deus velit omnes salvos steri, 1. Tim. 2, 4. cumque Christus pro omnibus sit mortuus ac roburaliquod ex verbo Edwas bis repetito ei posset conciliari. Sed Aug. d. l. membrum hoc posterius priore strictius esse, recte monet. Dicitur enim, Christus daturus vitam æternam non omnicarni, cujus potestatem à Deo accepit, i.e. non omnibus hominibus, qvos abæterna morte redemit, sed omnibus, qui sunt, ei à Patre dati, i. e. omnibusab æterno electis ac prædestinatis, qui pe-culiari qvadam ratione Christo à Patre dati dicuntur, in hoc ipfo cap. 24. ut & Joh. 6, 37. & 39. ficut etiam Joh. 10, 27. & 28. dicit: Oves meavocem meam audiunt, & ego cognosco eas, & sequentur me, & ego vitam eternam do eis, Cum ergo non omnes sint actu oves Christi,nec omnes per prædestinationem ipsi à Deo sint dati, ideo etiam non dat omnibus ipso actu vitam æternam. August. lib. de corrept. & grat, cap. 9. Illi intelliguntur dati, qui ordinati sunt advitam aternam, ipsi sunt illi pradestinati.tract. 111. in Joh. Oftendit, potestatem se quidem omnis hominis accepisse, ut liberet quos voluerit, damnet quos voluerit, qui vivos & mortuos judicabit, led eos sibi esse datos, quibus omnibus det Harm. Tom. III. vel Gerbard. Contin. pars tert.

potestas data est omnis carnis, b. e. omnis hominis. Juxta hanc hypothelin continetur in his verbis non folum caula finalis, propter quam omnis carnis pote-stas Christo Mediarori data, sed etiam simul causa impulsiva, (videl. voluntas & mandatum Patris, qvi seriò velit, ut electis det vitam æternam, ac proinde Filium glorificare debeat, absq; cujus glorificatione istud non possit dari effectum, ac tandem consequens illius dationis, quo modo exponit, Aug. tract. 105. in Joh. Nonfrustra dedisti ei potestatem omnis carnis, sed ut omnibus, quos illi tradidisti, dederit vitam eternam. Conf. Joh. 3,16.17. 3. Ex subject a rationis illustratione. Hec est autem vita eterna, ut cognoscant te folum verum & falvandum &v. hocest, comilisti mihi totum genus humanum redimendum. Jam verò falus nemini contingere potest absq; falutari utriusq; nostrum cognitione & fide. Vicifim falutaris illa cognitio & fides non nisi per prædicationem Evangelii in. cordibus hominum accenditur. Ergo glorifica Filium tuum, hoc est, colloca eum ad dextram tuam, ut misso Spiritu sancto Apostolos ad Evangelium in toto orbe prædicandum instruat, ut magno cum fructu & successu hominibus illud prædicetur, ac fides in multorum cordibus accendatur, ut sicomnibus, qvos dedisti mihi, vitam æternam conferre possim. 4. Ex ipsa textus serie. Qvemadmodum priorem petitionis sux rationem Christus desumlit ex gloria Patris sui cœlestis, ita posteriorem hanc petitionis suæ rationem ordine convenientissimo desumit ex hominum salute, quia gloriam Dei & salutem hominum tanqvam scopum sibi proposuit, ad quem in diebus carnis sua omnes actiones retulit. Ovinimo hæc posterior ratio est prioris quasi quædam confirmatio, cum salus electorum ad Deigloriam tangyam ultimum finem dirigatur. Inter modos, qvibus Pater à Filio glorificatur, rectè refertur etiam ille, ut Filius Mediator ab æterno constitutus consummaret opus, qvod ipsi à Patre datum. Ad consumationem illius operis cum primis pertinet, ut electis è Christo vita æterna detur, eo enim omnia, quæ Christus in diebus carnis suæ fecit ac passus est, spectant, ut vita æterna electis à Deo detur, hoc ergo inter divina Mediatoris, Redemtoris ac Salvatoris opera est præcipuum & reliqvorum omnium finis, Joh. 3, 16. c. 10, 10. Jam verò il-la datio vitæ æternæ electis per Christum & à Christo facta, vel maximè cedit in gloram Patris. Nisi enim Filius genus humanum ab æterna morte liberaffet, & electis vitam æternam daret, ignominiosum qvasi Deo foret, præclaramillam generis humani possessionem ab infernali latrone & hoste sibi ereptam non posse recuperari, ac latro ille semper quali materiam haberet Deo insultandi. Sed quia Filius Dei sua morte genus humanum ab æterna morte liberavit,& à potestateSatanæeripuit,inde per redemtionem illam gloria Deo fuit restituta & macula per Satanam Dei opificio aspersa, iterum deleta, maximè cum Filius Dei genus humanum non per potentiam , sed per justitiam videlicet per iσορροπε λύτρε exhibitionem liberaverit , Efa. 1. versic. 27. Athanasius orat. 2. contra. Arian. Gloria Patris est , hominem jam conditum & amissum recuperari , mortuumque vivisicari , & remplum Dei essici. Potest etiam alia dari ratio , quare salus electorum cedat in gloriam Dei Patris, vitam eternam & c. Proinde non ei dati sunt, quibus vitam qvia electorum in vita æterna occupatio nulla erit XXXXXXX 4

alia qvàm affidua & indefessa Dei laudatio. Utiqve ergo Filius dando electis vitam æternam Patrem suum cœlestem glorificat. Atq; ex eo facilè apparet, quò verba illa sicut dedisti ei potestatem omnis carnis &c. propriè sint referenda. Rupertus ea refert ad propolitionem, Glorifica Filium tuum, quippe cui jam ante poteltatem omnis carnis dedilti. Tracta eum tanqvam legatum, qvem abs te coram omnibus glorificari convenit. Glorifica eum juxta potestatem & imperium jam antè ipsi datum, ut talis sit Filii glorificatio, quale est imperium. Imperium ipsi dedisti in omnem carnem, id est, potestas ejus in omnem carnem extenditur. Ergo etiam talis sit ejus glorificatio, videlicet quæ per totum terrarum orbem extendatur. Augustinus & Beda referunt ad propositionis rationem. Ut Filius te glorificet. Qvandoqvidem Filio omnis carnis potestatem dedilti, fac, ut te apud omnem carnem glorificet, qvia glorificariPatrem aFilio,eft, per Filium omni carni Judæis & Gentibus nomen Patris innotescere. Qvod à Filio glorificari velis, ex eo apparet, qvod Filio potestatem dederis in omnem carnem, non Judæorum tantum, sed Gentium: si inter Judæos tantum glorificari voluisses, non fuisset opus, ut te glorificarem, qvia notum in Judæa nomen tuum. Sed commode potest referriad utrumque membrum, ut & novam propositionis rationem, & præcedentis rationis confirmationem, exprimat. Ut enim in rationis hujus illustratione Patris & Filii cognitio conjungitur, qvando Christus subjicit: Hec est autem vita eterna, ut cognoscant te solum verum Deum, & qvem missti fesum Christum: ita qvoqve ipsa ratio, videlicet datio vita æternæ, ad Patris & Filii gloriam adeoqve tum ad propositionem, glorifica Filium tuum, tum ad priorem propositionis rationem , ut & Filius te glorificet, commode referri potest, ut sit sensus: Sicut jam antè Filium glorificasti dando ei potestatem omnis carnis, ita porrò eum glorifica, ut electis vitam æternam dando te Patrem etiam ipse ulterius glorificare possit. Sicut dedisti ei potestatem redimenditotum genus humanum, miracula operandi, peccata remittendi & judicium faciendi, ita da ei potestatem electis vitam æternam dandi, ac proinde me glorifica, quia absque mei glorificatione non possum electos glorificare, ac vitam æternam illis dare. 5. Ex aliorum locorum collatione. Quando Christus hoc loco dicit, sibi datam esse omnis carnis potestatem, respicit ad Ps. 2, 8. Postula à me, & dabo tibi gentes hereditatem tuam, & possessionem tuam. terminos terra, v. 9. reges eos in virga ferrea &c. Significat igitur, se esse omnium gentium, imò omnium creaturarum constitutum Dominum, plenum jus ac potestatem de singulorum hominum vita & morte decernendi sibi esse datam; potestate judiciariam in vivos & mortuos sibi esse datam, dominium vitæ & mortis sibi esse traditum, ut omnibus à Patre sibi datis vitam æternam conferre possit. Potest etiam huc referri locus, Matth. 11, 27. 0mnia mihi tradita sunt à Patre meo. Et nemo novit Filium, nisi Pater, neque Patrem quis novit, nisi Filius, & cui votuerit Filius revelare, in quem Athanas. in orat. deverbis Matth. 11. sic commentatur: Traditasunt ei omnia à Patre ut Medico , qui sanaret morsum serpentis ; ut vita, qua excitaret mortuum; ut luci, qua illuminaret tenebras; ut λόγω, qui redintegraret vim nationalem. Id-

ipsum declarat antithesi Adami & Christi. Eaqua ad agnitionem, salutem & vitam æternam humani generispertinent, principio à Deo depolitafuerunt apud Adamum non folum pro ipso, sed etiam pro omnib<sup>9</sup> ipfius posteris ad qvos propagatione traducerentur. Sed Adamus per lapsum ea turpissimè amisit, non tantum prose, sed etiam protota posteritate, cui in æternum amissis illis bonis suisset carendum, nisi in arcano Deitatis consilio decretum fuiffet, Filium in plenitudine temporisdebere humanam naturam assumere, &in ea patiendo ac moriendo restitutionem bonorum cœlestium humano generi iterum impetrare. Inhujus Mediatoris persona Pater omnes thesauros sapientiæ & scientiæ, ac plenitudinem omnium bono. rum cœlestium ad salutem generis humani deposuit, omnia, qvæ ad agnitionem Dei & salutem. generis humani spectant, in manus ipsi dedit, ut ex illius manibus ad nos unicè descenderent. Qvia verò notanter diximus, Christo ut Mediatori potestatem super omnem carnem esse datam, excosacilè apparet, hanc dationem præsupponere divinam & humanam in Christo naturam, cumnon, fecundum humanam tantum, nec fecundum divinam tantum, sed secundum utramque naturamsit noster Mediator. Non potuisset Christo, ut Mediatori potestas super omnem carnem, i. e. totum genus humanum redimendum & falvandum dari, nisi in personæ unitate esset Deus verus &homo verus, ac nisi verè divina & infinita potestasadgeneris humani redemtionem necessaria ipsi competeret, unde qvidam ex veteribus Christo secundum divinam naturam, quidam secundum humanamnaturam potestatem omnis carnis datam esse asserunt, sed diverso dationis modo. Secundum divinam naturam Christo data est potestas omnis carnis, h. e. divina & infinita omnipotentia per æternam à Patre generationem, ita uthæc divina & infinita potestas ipsi competat essentialiter, Hilar. lib. 9. de Trin. Habet in dante quod Pater est , & in accipiente quod Deus est, cum & in eo significetur Pater esse, quod dederit, & in eo Filius Deus maneat, quod vita aterna dande sumserit potestatem. Secundum humanam naturam Christo data est omnis carnis potestas per hypostaticam assumtæ naturæ cum λόγω unionem. Quamvis enim propter spontaneam exinanitionem Christus secundum humanam naturam potestatem illam non statim plenariè usurparit, tamen in primo incarnationis momento ea fuit ipli verè communicata, ac de hac datione secundum humanam naturam sibi facta, Christus propriè hîc loqvitur, tum quia potestas omnis carnis géou habetad creaturas, tum quia datio hæc, id est, personalis communicatio potestatis facta est in tempore. Augustinus tractat. 105. in Johan. Quod potestas est Christo omnis carnis data, secundum bominem intelligendum. Nam fecundum Deum omnia per ipfum facta funt , Gini-pfo condita funt omnia in cœlo ac in terra, inde Cyrill lib. 11. in Joh. c. 15. utramq; sententiam conjungit: Quod universa carnis potestatem sibi dicit datam, idhuma-na mensura humilitatish, sigura convenire non dubitamus. Cum sponte obsecutus Patri homo factus sit, qui omnia possidet ut Deus, omniarecipit ut homo. Et postea: Quod si etiam sublimius hec intelligere ac de Christo ut Deoplacet, in mentem tibi veniat illius, quod Dominus ad Iudaos dixit: Amen, amen dicovobis, nullus potest admovenire, nisi Pater, qui me miste, traxerit eum. Nam ques Pater vivificare vult, eos vivifica fue virtuti, hocest, Filio adducit & c. Colligitur ergo exhocloco,1. Christum effe verum Deum. Nisi enim verus Deus eslet, non competeret ei potestas omnis carnis, quæ est potestas verè divina & infinita, Num. 16. y. 22. cap. 27. v. 16. Jerem. 32. v. 27. Nisi etiam verus Deus esset, non posset vitam æternam dare, qvippe que est bonum infinitum, ac à nemine potest dari, nisi qvi essentialiter est ipsa vita, 1. Johan. 5. V. 11. Vitam aternam dedit nobis Deus, & hac vita eft in Filio ejus. V. 20. Hic est verus Deus & vita eterna. Angeli quidem vivunt in æternum, sed tamen nemini possunt dare vitam æternam. Theophyl, in h. l. ut det vitam eternam , hoc potestatem indicat unigeniti & Deitatis. Deienimest, dare vitam, eamque eternam... 2. Christo secundum humanam naturam dona verè divina & infinita esse data, quia potestas omnis carnis, (quæ Dan. 7. v. 13. vocatur potestas aterna) ac potestas dandi vitam æternam electis, ipsi in tempore data. Dionys. in h.l. Loquitur de datione potestatis semporali , que competit ipfi fecundum humanam natu-nam , qui a illa finaliter ordinatur ad redentionem humanam. 3. Christum esse non tantum Judæorum, sed etiam Gentium Redemtorem ac Salvatorem, non tantum V. fed etiam N. Test. Mediatorem, ac omnes omnium temporum populorum &ordinum homines ipsum attinere, data est enim ei potestas omnis carnis, ideft, totum genus humanum, ut pro ejus salute moriatur, ipsiqve vitam æternam promereatur. 4. Causam finalem incarnationis & missionis Filii Dei in hunc mundum, corumqve omnium, quæ in hoc mundo fecit & passus est, esse redemtionem generis humani à peccato, morte, diabolo & inferno, ac æternam electorum falvationem. 5. Christo non tantum potestatem datam judicandi omnes homines & damnandi reprobos, sedetiam ac vel maxime salvandi credentes, ac proinde potestarem ipsius non esse tyrannicam. Simon de Cassia lib. 12. cap. 16. Filius non accepit à Patre super homines tyrannicam, perfunctoriam, ambitiofam & sterilem potestatem, sed ut velit & pollit eis vitam aternam conferre. 6. Christi imperium se extendere super omnem carnem, id est, suer omnes universæ terræ nationes, Psalm. 72, 8. Deus singulis regnis ac Monarchiis certos præfixit limites, sedregnum Christi est Catholicum super omnem carnem sese protendens. 7. Adversus iplum Deum rebelles effe, qui Christum Regem agnoscere renuunt, cum à Patre cœlesti potestas omnis carnis ipsi data sit. 8. Christum ut Mediatorem accepisse imperium non tam sui commodi qvam nostræ salutis causa. Imperium ejus est super bumeros ipsius , Ela. 9. v. 6. 9. In solo Christo qværendam esse veram Dei agnitionem, reconciliationem cum Deo, justitiam & salutem æternam, cum ipfi , ut Mediatori omnia in manus data... 10. Memoriam beneficiorum priùs acceptorum esse falutarem conditionem precationis, qua nova beneficia petuntur. Sic Christus, glorificariseà Patre petens, potestatem omnis carnis à Patre sibi datam esse, grato corde prædicat. 11. Christi dona propria & præcipua non esse potentiam mundanam, divitias terrenas, honores transitorios, sed æternam felicitatem & gloriam. 12. Christum qvidem omnibus vitam æternam promeruisse, inte-

est autor vitæ æternæ, non solum ratione meriti, sed etiam ratione efficacia, five actualis collationis. Meritum ad omnes pertinet, & est universale, sedactualis collatio culpă ipsorum hominum fit particularis. 13. Christum illis dare vitam æternam, qui sunt ipsi à Patre dati primò per eternam predestinationem, Eph. 1. v. 4. secundo per vocationem Verbo Evangelii factam, Johann. 6, 44. Rom. 8. v. 30. tertiò per justificationem, sive quodidem est, per sidei adhærentiam. Vita æterna non obtingit, nisielectis. Electi non sunt, nisi illi, qui side confugiunt ad Christum, & in fide ad finem usque vitæ perseverant. Tales dicuntur à Patre Christo dati, qvia-Pater eos cum hoc mandato Christo dedit, ut det eis vitam æternam, non folum sua passione & morte remissionem peccatorum & vitam æternam ipsis promerendo, sed etiam per Verbum Evangelii & Spiritum fanctum fidem in illis efficiendo, inque ea ad finem usque vitæ eos conservando. Ovibus datum està Deo Patre, ut in Christum credant, &in fide perseverent, illi etiam à Patre dati sunt Christo, ut det eis vitam æternam. 4. Vitam æternam non esse operum nostrorum meritum, sed gmtuitum Dei in Christo donum, Rom 6. v. 23. In Christo & per Christum habemus introitum in. cœlestem gloriam, qvem amisimus per Adami transgressionem voluntariam.

Hanc secundam propositionis nationem illustrat & probat Christus à modo & medio, per quod electis vita æterna datur. Hac est autem vita eterna, ut cognoscant te solum verum Deum, & quem misisti, Jesum Chri-Rum. Pronomen autn, vel more Græcorum convenit cum sequenti voce ¿wi, cum ad superiorem sententiam relata deberet poni in genere neutro, Gal. 3, 16. Eph. 1. v. 13. vel qvod magis congruit, more Hebræorum absolute ponitur pro रहरा रहे. Quia enim Hebrai carent neutro genere, ideo pro eo usurpant frequentius fæmininum, interdum etiam masculinum, Gen. 50, 20. Exod. 10,11. Pf. 7, 8. Pf. 12, 4. Pf. 27, 4. Particula adversativa de ponitur alrodo jude pro yae, ut feries textus often-dit, ficut contrà caufalis , pro adversativa, fed, gvamvis, veruntamen Ge. sæpius usurpatur. Exempla utriusque permutationis in præcedentibus adduximus. Conjunctio iva ponitur eidinas vel per appositionem, Johan. 15, 8. & 12. Hac est vita ater-na, idest, hac in re consistit, hinc pendet vita æterna, ut cognoscant te solum verum Deum Sc. Per to yvionely, Augustinus tract. 10; in Joh. intelligit cognitionem intuitivam, quæ fiet per speciem sive à facie ad faciem in futuro seculo. Confer lib. 1. de Trinit. cap. 8. lib. 2. de lib. arbitr. cap. 2. lib. de Spiritu & liter. cap. 33. Eodem modo exponunt Euthymius & Lyranus in hunc locum. Juxta hanc hypo. thesin verbailla, Hac est vita aterna, exponenda sunt formaliter, quia in visione beatifica formaliter confistit vitææternæ felicitas. Sed Tertullianus lib. de Trinitat, Cyprian. Epistol. 73. ad Jubiajanum. Hilarius lib. 9. de Trinit, Ambros. 1. de offic, cap. 2. & lib. 5. de fide cap. 2. Cyrillus lib. 11. in Johan. 16.&c. per to yowand intelligent cognitionem. quæ fit per fidem , & ut Apostolus loqvitur , 1. Corinth. 13, 12. per speculum & in anigmate in hoc seculo. Juxta hanc hypothesin verbailla: Hec est vita. aterna, exponenda sunt causaliter per quandam rim tamen non omnibus actueam dare. Christus metalepun sive metonymiam, cujus exempla.

Hoc est judicium, id est, causa judicii. Joh. 11, 15. Ego fum resurrectio & vita, id est, causa resurrectionis & vitæ. Joh. 12,50. Mandatum ejus eft vita æterna, id est, Verbum Evangelii offert hominibus vitam æternam.Rom.7,7. Numlex peccarum eft? id eft, num parit peccatum. cap. 8, 6. Prudentia carnis mors est. 1. Joh. 5, 20. Hic est vita eterna, id est, causa & dator vitææternæ, (ut exponitur Joh. 10, 28. ego vitam e ternam do eis. Heb. 5,9. factus est omnibus obtemperantibus sibi causa (alutis aterna.) Confer. Deuter. 30, 15. 2. Reg. 4, 20. &c. Ita quoq; hoc loco. Hac eft vita aterna,i. e. causa vitæ æternæ sive modus perveniendi ad vitam æternam, medium, per qvod obtingit vita aterna, radix vita aterna, ut exponitur Sap. 15. v.3. Notandum enim collationem inter locum præsentem, & reliqvos adductos textus institui non inspecie, sed in genere, in plerisq; enim adductis locis agitur de causa efficiente principali ac meritoria, sed hic agitur de causa instrumentali. Cyrill. d.l.Radicem aty, originem eterne vite side, & vere pietatis virtute esse assirmat. Et posteà: Cumorigo & quasi pronuba bonorum cœlestium cognitio veri Dei esse inveniatur, re-Stè à Christo vita aterna est appellata, quasimater & radix virtute naturaque sua vitam aternam pariens. Sed inter has expositiones non est capitalis quædam pugna, sed pulcerrima subordinatio. Proprie & principaliter Christus loqvitur de cognitione Dei per sidem, quæin hac vita locum habet, ut apparet 1. ex textus serie & connexione. Dixerat Christus: Pater, glorifica Filium tuum, ut & Filius te glorificet, ficut dediftiei potestatem omnis carnis , ut, quorquot dedistiei , det eis vitam aternam, hoc est, nisi me, Filium tuum, glorificaveris, non potero vitam æternam dare e-lectis abs te mihi datis, cum tamen eo fine totum. genus humanum redimendum mihi dederis. Jam fubjungit: Hac est autem vita aterna, ut cognoscant te solum verum Deum, & quem misisti Iesum Christum, qvibus verbis probat connexionem proximè præcedentis rationis cum propolitione. Inde atque ideo non potero vitam æternam electis dare, nisime glorificaveris, qvia vita æterna nemini contingit, nisi per sidem in me promissum Messiam mundi Salvatorem. Fides confistit in salutari mei cognitione. Cognitio mei non habetur, nisi ex Verbo Evangelii. Verbum Evangelii non potestin toto terrarum orbe prædicari, nisi priùs me glorisices, id est, exmorte resuscites, & addextram tuam. colloces, ut Spiritu sancto super Apostolos visibili-ter effuso ad Evangelium in toto orbe prædicandum eos idoneos reddam. Utique ergo, nili me glorificaveris, non potero electis abste mihi datis vitam æternam dare. Sic ergo Christus his verbis primò rationem proximè præcedentem ab homi-num salute ductam illustrat & confirmat, ejusdemque necessariam cum propositione connexionem oftendit. Secundò declarat viam, modum atque ordinem, qvomodo electis daturus sit vitam æternam, nempe dando illis salutarem sui & Patris cognitionem per prædicationem Evangelii & Spiritum fanctum. Tertiò oftendit, qvinam fint illi, qvos à Patre sibi datos esse dixerat, & qvibus vitam æternam se daturum promiserat, videlicet qui cognoscunt verum Deum & Mediatorem Christum, & in side illa ad sinem usqve vitæ perseverant. Quartò sicut in ratione & Patris & suam gloriam

etiam in aliis Scripturæ locis occurrunt, Joh. 3, 19. rarchistimo nexu conjunxerat, nam prius mem. brum, sicut dedisti ei potestatem omnis carnis, pertinetad glorificationem Filii: posterius membrum, ut quot quot dedisti ei, det eis vitam aternam, pertinet ad glorificationem Patris: ita quoque in hac illustratione & amplificatione rationis & Patris & fuam gloriam denuò arctissimè conjungit. Nam prius membrum, ut cognoscant te solum verum Deum, pertinetad gloriam Patris: posterius membrum, & quemmis. fti Iesum Christum, pertinet ad gloriam Filii. Exglo. rificatione oritur cognitio, excognitione vitazterna. Quia ergo vita æterna confistitin cognitione tui. Ergo da, ut Filius te glorificet. Qua vita æterna confistit etiam in mei cognitione. Ergo me glorifica. Qvintò necessitatem suz resuscitationis, & ad dextram Dei collocationis de monstrat. Vita æterna consistit in eo, ut Filius cum Patre agnoscatur verus Deus, ejusdem cum ipso potentiæ & essentiæ. Ergo necessarium est, ut per refuscitationem ex mortuis & collocationem ad tuam dextram coram toto mundo declares, me esse verum tuum Filium, ac verum Deum, acproinde me glorifices. 2. Ex ipfius Christi explicationes, Verbum vivoorde Christus ipse in sequentibus explicat de cognitione per fidem in hac vita, verl 7. Nunc cognoverunt, quia omnia, que dedifti mihi, absti func. V. 8. verba, que dedifti mihi, dedi eis, & ipfiacese. runt, & cognoverunt vere, quod à te exivi, & crediderunt, quodeu me missis. versic. 9. Ego pro cis rogo, non. pro mundo rogo, sed pro iis, quos dedisti mibi, Probat Christus, Apostolos esse in numero corum, qui à Patre sibi dati sunt, & qvibus daturus sit vitam æternam, qvia crediderunt, qvod sità Patremis-sus. Sicergothesin generalem hoc loco positam transfert ad hypothefin, & oftendit, etiam hocloco per to ywwords fidei cognitionem esse intelligendam. Quando autem in vers. 24. loqviturde cognitione intuitiva, quæ aliqvando fiet perspeciem, tunc utitur verbo θεωρείν. Volo, ut ubi ego sum, & illi fint mecum, ut videant claritatem meam, quam dedistimibi. 3. Ex aliorum locorum collatione. Novum non est in Scripturis, de credentibus etiam in hac vita prædicari, qvod habeant vitamæternam, tim qvia in Christo vitam æternam spe minimè dubià obtinent, tum quia initia & προποτισμον sive προγευσιν quandam vitæ æternæ etiam in hacvitaexperiuntur. Johann. 3. vers. 36. Qui credit in Filum, habes vitam aternam. cap. 6, 40. Hec est voluntas Patris , qui misit me, ut omnis, qui videt Filium , & creditin eum, habeat vitam aternam. I. Joh. 5. V. II. Vitam aternam dedit nobis Deus, & hac vita in Filio ejus eft. V.12. Qui habet Filium , babet vitam. verf. 13. Hac scripsivobis credentibus in nomen Filii Dei , ut sciatis , quod vitam babeatis aternam, & ut credatis in nomen Filii Dei. V.20. Filius Deivenit, & dedit nobis fensum, ut cognoscamus verum Deum, & simus invero Filio ejus. Hicestverus Deus & vita aterna, qui loco huic nostrosunt pla-nè paralleli. Ubi tamen notandum, cognitionem Dei , & Mediatoris Christi per sidem vocari vitam aternam, non quod credentes, qui ea vivunt, absolute non posfint mori, id est, vitam illam spiritualem & cœlestem amittere, (hæc enim felicitas & absoluta vitæ inamissibilitas in futuro demum seculo ipsis continget,) sed quia possunt non mori, idest, vitam illam spiritualem retinere,&

cœlestis gloriæ aliqvando participes sieri, qvam., explicationem suppeditat ipse Christus, Joh. 11,25.
Qui credit in me, etiamsi mortuus fuerit, vivet. V. 26. G
omnu, qvi vivit & credit in me, non morietur in aternum. Hacomma satis perspicue probant, Christum propriè & principaliter hîc loqvi de modo & ratione perveniendi ad vitam æternam, ac nomine cognitionis intelligi cognitionem, quæ fit per fidem. Neque enim cogitandum, per To ywword intelligi γνωσιν Φυσικήν, qvæ ex naturæ lumine in mentibus hominum adhuc superstite, & ex inspectione creaturarum originem ducit, Rom. 1,19.20, ea enim. est imperfecta, infirma, languida, & ad salutem infufficiens, vel intelligi tantum notitiam in mente: sedrepetenda hoc loco regula, qvod verba notitia, apud Hebræos connotent motus, affectus & effectus, qvi notitiam illam in corde sequentur. In telligitur ergo talis cognitio, quæ completitur non folum notitiam in mente, sed etiam assensum involuntate,&fiduciam in corde. Idiplum manifestè patet ex cognitionis hujus objecto, qvod à Christo hic duplex statuitur, videlicet Pater, & missus à PatreFilius, Mediator Christus Jesus. De Patre hoc cognnoscendum esse dicit, qvod sit solus verus
Deus; de Filio, qvod sit à Patre in hunc mundum.
missus, ut sit mundi Redemtor ac Salvator. Jam verò, qvi Deum in Christo tanqvam Mediatore, Redemtore & Salvatore agnoscit, is agnoscit illum pro luo Patre per Christum reconciliato, ac cordis lui fiduciam in ipfum collocat. Proinde cognitio illa, in qva Christus vitam æternam consistere dicit, complectitur tum notitiam veri Dei & Mediatoris Christiex doctrina Evangelii haustam in mente, tùmassensum in voluntate, tùm siduciam in corde in Christo Mediatore, & per Christum in Deo tanqvambenevolo Patre acqviescentem, cum qva conjuncta est lætitia & tranqvillitas conscientiæ, Rom. 5,1. acgaudium in Spiritu fantto, c. 14, 17. & ex qvapostmodum vera dilectio, & sincera erga Deŭ obedientia originem trahunt. Qvia verò Christus Patremhoc loco vocat folum verum Deum, ex eo Ariani evincere conati funt , nec Filium nec Spiritum fanctum effe ejus dem cum Patre effentiæ, sed Filium Patre, & Spiritum fanttum Filio effe minorem , hunc enim locum fuisse Arianorum Achillem, unanimi fusfragioteltantur, qui in arenam disputationis cum iplis descenderunt, vel contra illos Scriptorum monumentis pugnarunt. Arianorum vestigiis hac in. parte hodie insistunt Photiniani, ut apparet ex So-cin. in tract. de Deo Christo & Spiritui sancto, pag. 5. in lib. qvod Evangelici se Photin. adjungere debeant, p. 28. Catech. Raccov. p. 37. &c. Notandum verò, qvod non uno eodemque modo ad hanc Arianorum objectionem pii vereres responderint: I. Hilarius lib. 9. de Trin. Athan. in disput. contra Arium in Conc. Nicen. Nazianzenus orat. 4. de Theol. Ambrosius lib. 5. de side cap. 2. Augustinus lib. 6. de Trinit. cap. 9. & tractat. 105. in Joh. textum sic construendum &ordinandum esse censent: ut cognoscant te, & quem missis, Jesum Christum, solum verum Deum, ut sic copulativa ne & Patrem & Christian Deum, ut sic copulativa ne & Patrem & Christian Deum, ut sic copulativa ne & Patrem & Christian Deum, ut sic copulativa ne de la constant stum'in una Deitate conjungat. Ordo verborum est, ait August. loco posterius citato, ut te, & qvem misisti, Jesum Christum, cognoscant Jolum verum Deum. Consequenter enim & Spiritus fanctus intelligitur , quia Spiritus est Patris & Filii tanquam çaritas substantialis & consub-

stantialis amborum. Cum hac responsione ferè congruit, qvod quidam inserta particula igny moun onλονότι textum fic ordinant: ίνα γινώσκωσι τον μόνον άληθινόν Θεόν, δηλονότι σε κάμ ον άπεςαλας Ιησέν Χρι-50v. Hilarius hanc textus coordinationem probat ex eo, quia aliàs sensus foret imperfectus. Nam si de solo Patre credendum diceretur, quod sit verus Deus, de Christo nihil diceretur credendum, quod est absurdum. Relinquitur igitur intelligendum, quod non de solo Patre, sed etiam de Christo dicatur credendum, ipsum esse verum Deum. Alii eam probant exarticulo 701 proposito voci povor. Sed contra pertinacem adversarium. ejusmodi coordinatio textus vix poterit obtineri, cum distincte Christus doceat, quid credendum, sit de Patre, videlicet quod sit solus verus Deus, & quid credendum sit de se, Patris æterni Filio, vide-licet qvod sit in hunc mundum à Patre missus Christus Ie-2. Quidam respondent, particulam solus non debere referri ad subjectum, quasi solus Pater dicatur verus Deus, sed ad predicatum, quod Pater sit solus ille verus Deus, extra quem non est alius, quod confirmant, tum ex serie textus Græci, quia articulus Tov & particula exclusiva mor subjecto os, sed prædicato ἀληθινον Θεον præfiguntur, tum exaltero epitheto ἀληθινόν. Sienim μόνον pertineret ad subjectum, eodem etiam pertineret alybuóv. Atqvi illud non pertinet ad subjectum, sed ad attributum; tum ex versione Syriaca, quæsic habet: ut a-gnoscant te, qui es verus Deus, vel Deus veritatis solur, qui es ille Deus, qui folus est verus Deus, & præter quem nullus est alius. Lyranus in hunc locum: Exclusiva solus non determinat Pronomen te, ut sit sensus: quod solus Pater sit Deus: sed determinat nomen, Deum, ut fit fenfus: quodilla est fola Deitas vem, que est in Patre, à quanon excluditur Filius. Beza in annotation. h. l. Hac sententia sic perverti potest, ac si solus Pater diceretur effe verus Deus, ita videlicet, ut particula povov construatur à parte anteriore cum verbo substantivo necessario subaudito, cum tamen articulus tov præpositus particulæ povov oftendat, hanc effe à parte posteriore cum illo verbo connectendam, ut Pater dicatur effe ille verus Deus, qui solus est, utpote qui sit unicus & singularissimus, quo modo ctiam construendus est idem articulus cum eadem particula, 3. Scholastici di-Rom. 16. v. 27. 1. Tim. 1, 17. stingvunt internomen solus usurpatum substantive vel adjective. Hec propositio (inqviunt) solus Pater est Deus, vera est, si solus excludat aliud substantive, id est, rem alterius natura seu essentia , ut sensus sit : Pater est Deus, & nullares alterius natura est Deus. Falfavero est, se solus excludat alium adjective, quia non solus Pater, sed etiam Filius & Spiritus sanctus est Deus, quo referri posset dictum Hilarii l. 9. de Trin. Pater eft folus Deus, sed non solitarius. 4. Quidam respondent, Patrem vocari solum verum Deum per quandam attributionem, qvia est aysim ,non habens originem abalio, sed ipse potius origo est & sons divinitatis, sicut nomen Domini tribuitur Christo, & nomen Spiritus tribuitur Spiritui sancto. Ut ergo Pater non negatur effe Dominus , licet nomen. Domini peculiariter attribuatur Filio, ita-Filius non negatur esse Deus, licet nomen Dei peculiariter attribuatur Patri. Ideò ve-rò Patrem à Christo hîc vocari solum verum Deum, dicunt, quia Christus voluerit de Patre honoriscentissime, de se modestissime lo-

th

O;

17

IC

iâ

de se in tertia persona loquatur, & quem missifi lesum Christum. Sed periculosum est, propter ordinem. personarum in Trinitate soli Patri nomen veri Dei vendicare, ac cum absolutifimâ Patris, Filii & Spiritus sancti ouosoia pugnat. Patrem, per quandam. nomine Patris totam facrofanctam Trinitatem intelligunt. Oecolamp. in h. I. Sed superius probavimus, nomine Patris personaliter accepto in hisce precibus intelligi primam Deitatis personam, qvæ ab æterno ex sua essentia Filium genuit. 6. Basilius lib. 4. contra Eunom. Nazianzenus orat. 5. De Theolog. Chryfoftom. homil. 79. in Johan. Cyrilluslib. 11. in Joh.c. 16. Theophylactus in h.l. &c. Simplicissimè respondent, particulam exclusivam solus non opponi reliquis divinitatis personis, Filio scilicet & Spiritui sancto, sed creaturis & sictitiis gentilium numinibus. Basilius d. l. Unus & solus de Deo in Scriptura non ad distinctionem Filii aut Spiritus san-Eti dicuntur, sed adversus eos, qui Dii non sunt, falso autem appellantur. August. lib. 3. contra Maximin. cap. 13. Particula solus non excludit eas personas, que sunt ejusdem cum Patrenatura, led res creatas. Hæc regula confirmari potest primò in genere, secundo in specie. In genere probatur ex illis Scripturæ dictis, in qvibus particula solus non ita am has, & absolute accipitur, ut omnia omninò excludat, etiam ea, qvæ personæ vel rei, cui additur, funt certa ratione conjuneta, sed qvædam tantum Deut. 1, 36. Nemo videbit terram illam bonam præter Caleb, ubi tamen non excluditur Josua, ut patet ex v. 38. 1. Reg. 12, 20. Non fuit post domum David, nisi tribus Iuda sola, ubi non excluditur tribus Benjamin, quæ se tribui Judaconjunxerat, ut patet ex v. 21. Marc. 6. v. 47. Christus erat solus in terra, ubi discipuli tantum excluduntur. Joh. 8, 9. Iesus remanebat solus intemplo, ubi non mulier, sed accusatores tantum removentur. 1. Cor. 9, 6. Aut ego solus & Barnabas non habemus potestatem, ubi particula solus de Paulo usurpatur, neque tamen Barnabas excluditur, quippe qui in opere Evangelicæ prædicationis erat Paulo conjunctus, qvod exemplum urget Chryfostomus homil. 79. in Johan. Athanasius in Disput. contra Arium in Concil. Nicen. ex vulgari modo loqvendi affert tale exemplum: Si quis dicat, cognoscas solum Constantinum Imperatorem terræ & maris, ac Constantium ejus Filium effe , ibi à consortio Imperii filius non jeparatur , sed potius conjungitur. Sed hæc generalis probatio nondum est sufficiens, quia illud duntaxat per eam demonstratur, qvod particula solus possit ita accipi, ut non excludatur Filius vel Spiritus sanctus. Addenda igitur probatio specialis, per qvam demonstra-tur, qvod particula solus debeat hoc loco ita accipi, ut non excludatur Filius & Spiritus sanctus. Illud verò probamus 1. ex sidei analogia. Qui cum Patre. est verus Deus, qui est unum cum Patre, qui non\_ est extra Patrem , sed in Patre , qui nonest à Patre alius in essentia, qui eandem numero essentiam cum Patre habet, ille non excluditur à Deitate, qvando Pater solus verus Deus dicitur, qvod est žudnio. Jam vero Filius cum Patre est verus Deus, ut probant omnia argumenta, quæ pro astruenda Filii Deitate ex Scripturis suo loco adducuntur, est unum cum Patre, Johan. 10, 30. non-

qui, cum fuerit in extremo exinanitionis statu, unde ciam està Patre alius in essentia, sed tantum inpersona, Joh. 5, 32. eandem numero essentiam cum Patre habet &c. Ergo Filius non excluditur à Deitate, qvando Pater folus verus Deus dicitur. Idem judicium de Spiritu sancto de qvo itidem omniailla membra prædicari pollunt. 2. Ex scopi consideratione, Christus post suam in colos ascensionem ablegaturus erat Apostolos in totum terrarum orbem, unde in vers. præcedent. dixerat: Potest atem omnis carnis, hoc est, non Judæorum tantum, sedetiam gentium sibi esse datam. Quia verò non solòm gentiles, sedetiam Judæi destituti erant vera & salutari veri Dei ac Mediatoris Christi cognitione, gentiles πολυθείαν sectabantur, Judæi Messiam in mundum missum repudiabant : ideo Christus summam Eyangelii brevibus complexus non folum unius veri Dei, sed eriam Messia & Mediatoris Christicognitionem ad vitam æternam reqviri afferit. Priusergo membrum opponitur wodobeia gentilium, 1. Cor. 8, 5. I. Thess. 1, 9. posterius cocitati Judzoni Messiam proterve repudiantium. Quod siverd prius membrum opponitur idolomaniæ gentilium, ergo qvando Pater dicitur solus verus Deus, per illud non excluditur Filius, sed sictitia Ethnicorum numina. Sic quando Thessalonicenses in loco proxime citato dicuntur : Conversi ad Deum à simulachris fervire Deovivo & vero, tunc illud non opponitur Christo, ad quem per Apostolicam prædicationem erant conversi, sed utipse textus oftendit, idolis, qvibus prius servierant. 3, Ex subjuntta expressa Filii mentione. Ambrosius lib. 5. de side cap. 2. Cyrillus lib. 1. de recta fide ad Reginas, & ante illos Hilarius lib. 3, & 9. de Trinitat. meritò hoc urgent, qvod non in Patris tantum, sed etiam in Christicognitione vita æterna esse dicatur. Utiqve ergonon Pater solum, sed etiam Filius est verus Deus. Nam in cujus cognitione pari & eadem omnino ratione vita æterna dicitur consistere, quâ in Patris cognitione eadem confistit, is est verus cum Patre Deus. Quorum est una πνευματική ac θείκή γνώσις, illorum eft una θείκη φύσις. Jam verò in Christi cognitione pari & eâdem omninò ratione vita æterna dicitur consistere, qua in Patris cognitione eadem consiftit. Ergo Christus est verus cum PatreDeus. Major probaturex 1. Joh. 5. v. 10. & seqq. ubi Deitas Filii probatur ex eo, qvod in ipso sit vita æterna. Itemq; ex eo, quod per sui cognitionem vitam æternam sit daturus, qvod solius veri Dei proprium. Minor elucet ex verbis Christi. 4. Ex Mediatoris descriptione. Mediator, cujus cognitio cum Patris cognitione arctifimo nexu conjungitur, hoc loco fic describitur, quod sit à Patre millus, qvod sit Jesus, & qvod sit Christus. At hæc omnia probant, Mediatorem esse non tantum hominem, sed etiam verum Deil. Missus est à Patre hic Mediator non tantum ratione officii, sed etiam ratione incarnationis. Jamverò incarnatio est Dei in carne manifestatio, 1. Tim. 3, 16. Jesus Salvatorem significat, jam verò salvare est opus solius veri Dei proprium. Christus notat tumun. gentem Deitatem tum unctam humanitatem. Ergo quando in priore membro Pater folus verus Dens dicitur, per illud Filius à Deitate minimè excludi-tur. 5. Ex loci paralleli collatione. Ambrosius lib. 5. de fide cap. z. confert hunc locum cum Joh. 1, 1. Sicut (inqvit) in principio statim Verbum cum Deo Patre pià est extra Patrem, sed in Patre, Johan. 14,10. non. confessione junxit Evangelista, dicens : Et Verbum erd

apudDeum: it a & scribendo verba Domini, ut cognoscant te Colum verum Deum, S quem misiftife sum Christum, conjun-Stione illa Patrem utique copulavit & Filium , ut Christum perum Deum à majestate Patris nemo secernat. Nun. quam enim conjunctio separat. Propinquior cognatio videtur hujus loci cum 1. Johann. 5.v. 20. quem locum Athanasius in Disput. cum Ario in Concil. Nicen. tom 1. p. 93. feriptam demonstrationem vocat, ubi Apostolus hujus versiculi ¿žnynou proponit: scimus autem, gpod Filius Deivenit, & dedit nobis sensum, ut cognoscamus verum Deum, & simus in vero, in Filio ejus Jesu Christo. Hic est verus Deus, & vita eterna. Ne qvis ex eo, qvod Pater hoc loco dicitur folus verus Deus, inferat, Filium non esse Deum, ideo Johannes perspicuis verbis docet : Christum esseverum Deum. Christus dicit: Hac est vita aterna, ut cognoscant te solum verum Deum , I quem missiti Jesum Christum. Johannes dicit: Filius dedit nobis sensum, ut cognosca-mus verum Deum, & simus in vero, in Filio ejus Jesu Chrifo. Hic eft verus Deus, & vita aterna. Christus dicit, reqviriad salutem, ut credamus, Filium effe à Patre missum. Johannes dicit: Scimus, quod Filius Deivenit. Ultiqve ergo Johannes ad hæc Christi Verba respeclum habet, eademque explicat. 6. Ex Patris definitione. Pater hic dicitur folus verus Deus. Jam verò Pater in Scripturis sic definitur, qvod sit prima perfona Divinitatis, quæ ab æterno ex fua esfentia genuitFilium imaginem luam , & cum Filio spirat Spiritum fanctum. Ergo negatâ Filii divinitate negatur definitio Patris in Scripturis tradita, qvia Pater aternus non est, qui non habet Filium aternum. Damascenus lib. 1. orth. sid. cap. 8. Tantum igitur abest, ut per particulam solus à Deitate excludatur Filius, ut in ipsius Patris appellatione includatur, utpote unius & ejusdem divinitatis cum Patre particeps propter æternam ex Patris essentia generationem. 7. Ex diversa particula exclusiva usurpatione. Scriptura de Deitate loqvitur dupliciter. Primo considerata κατ' εκω, qvando scilicet eam soli-Deo tribuit, & sictitio rum Deorum multitudine. opponit. Secundo nar sow, quando tribus Deitatis personis eam communem esse asserit. Ubicungve Scriptura dicit, Deum effe unum, effe solum Deum, non esse alium præter ipsum & extra ipsum, ibi Deitas consideratur nar' egw ad extra, & excluduntur à Deitate omnes creaturæ & omnia fictitia numina, atque ea est propria vis exclusivæ de Deo usurpatæ. Quando verò Deitatis nat es w sive ad inha consideratur, tunc exclusiva diserte rejicitur. Ich. 8. v. 16. cap. 16. v. 32. Non sum solus, sed ego & qui misit me Pater, quia Pater non est earatione solus Deus, ut Filius non sit unus cum ipso Deus, qvia-etiam Filius est verus Deus, 1. Ioh. 5. v. 20. & omnia habet, quecunque Pater habet, Iohan. 16. v. 15. Ergo quando Pater hoc loco dicitur folus verus Deus, tum consideratur Deitas Patris κατ έξω, & excluduntur fictitia numina, non autem Filius & Spiritus sanctus, qui sunt unum cumPatre. Lyranus in hunc locum: Dato, quod hac dictio solus determinet pronomen te, ut sit sensus, quod solus Pater sit Deus, nontamen per hoc excluditur Filius à Deitate, sed magis includitur, qui a secundum Philosophum solus idem est, quod non cum alio, S ideò tantummodò excludit illud, quod alietatem dicit. Fi-lius autem non est alius à Patre in essentia, sed tantum in persona, 8. Exparitatis ratione. Si particula solus de Pa-

à Deitatis consortio, utique eadem de Filio & Spiritusancto usurpata Patrem ab eodem excluderet. Sed consequens est absurdum. Ergo & antecedens. Ejusmodi loca, in qvibus exclusiva de Filio & Spiritu sancto usurpatur, dantur in Scripturis complura. Basilius lib. 4. contra Eunom. producit locum. Baruch. 3,36. Hic est Deus noster, & non estimabitur a-lius ad cum. v. 38. Qui interris visus est, & cum hominibus conversatus est, Sed liber Baruch. est extra Canonem. Ergo alia afferenda sunt dicta. Deut. 32.v.12. Dominus folus dux ejus fuit, & non erat cum eo Deus alienus (hunc locum de Filio accipiendum este, patet ex Gen. 28. v. 12. Exod. 3,8. cap. 23, 20. c. 32, 34. 1. Cor. 10. v. 9. &c.) Iam verò etiam Pater & Spiritus fanctus deduxerunt Israelitas per desertum, ut constatex 2. Sam. 7. v. 23. Es. 63,7. & seqq. Ergo illi per particulam solus Filio attributam non excluduntur. Esai. 43. v. 10. Ego ipse sum & ante me non est formatus Deus. vers. 11. Ego sum, ego sum Dominus, & non est absque me Salvator. Hunc locum adducit Cyprianus lib. 2. ad Quirinum c. 6. qvem de Christo agere, pater ex collatione, Esa.45,21.22. & 23. cum Roman. 14,12. Item Ef. 43,25, cum Hebr. 1. v.3. 1. Ioh. 1,7. & ex locis omnibus, in quibus Christus dicitur falutare & Salvator, Gen. 49, 18. Efa. 52. v. 10. Zach. 9,9. Luc. 2,11. Act. 4,12. Iam verò et-iam Patri & Spiritui fancto opus falvandi competit. Ergo exclusiva de Christo usurpata, quod absque eo & præter eum non sit Salvator, nec Deus, hoc est, qvod solus sit Salvator & Deus non excludit ab opere salvationis Patrem & Spiritum sanctum: sed falsos Deos gentilium, ut ex Esai. 45. v 15. & 16. patet. Matth. 11,26. Nemo novit Filium, nisiPater, hoc est, solus Pater, neque Patrem quis novit, nisi Filius, hoc est, solus Filius, nec tamen excluditur Spiritus sanctus, qvippe qui scrutatur profunditates Dei, 1. Cor. 2. V. 10. Act. 4. V.12. Non eft aliud nomen sub colo datum, in quo oporteat nos salvos fieri, nisi in nomine Iesu. At hoc ipso loco Christus docet, non excludi nomen Patris. Sic 1. Cor. 2. v. 2. Non putavi, inter vos me quiequam scire, nisi Jesum Christum, hoc est, solum Chris stum, (ubi tamen non excluditur cognitio Patris & Spiritus fancti)cap. ejusd. v. 11. Nemo novit, qua Dei sunt, nisi Spiritus Dei, hoc est, solus Spiritus (ubi tamen non excluditur Filius, ut ex Matth. 11. v. 26. pater) cap. 8. v.6. Unus Dominus Iesus Christus, nec tamennegatur, qvod Pater sit Dominus, qvem locum urget Origen. lib. 7. ad Rom. p. 577. Ep. Jud. V. 4. τον μόνον δεσωστίω Θεον και κύριον ημών Ιησών Χριτον αρνέμενοι. V. 25. μόνφ σό Φφ Θεω σωτήρι ήμων doga, ubi Christus dicitur solus Dominus, solus Deus, solus sapiens, solus Servator, nec tamen vel Pater, qui &iple vocatur μοί @ σωφος θεός, 1. Tim. 1. v. 17. vel Spiritus fanctus excluduntur. Apoc. 19. v. 12. nomen Christinemo novie nisiipse, nec tamen significatur velPatrem velSpiritum fanctum illud ignorare. 9. Ex evidenti ratiocinatione. Si particula exclusiva solus etiam tunc de Patre usurpatur, qvando ea tribuuntur Patri, quæ cum Filio habet communia, manifestum est, per particulam illam exclusivam ab eorum communione non removeriFilium. Sed prius verum esse patet ex sequentibus dictis: Esa.37. V. 16. Domine exercituum Deus Ifrael, sedens super Cherubim, tu ipse Deus, solus tu omnium regnorum terra, tu fecificalum & termm (hic non excludi Filium, fed fictitre usurpata excluderet Filium & Spiritum sanctum tia tantum numina, patet exeo, qvod omnia illa Harm. Tom. III. vel Gerbard. Contin. pars tert.

e.

1.

prædicata ei conveniunt, est enim Deus Ismel, sedens Saper Cherubim, 2. Sam. 6, 2. Rom. 3, 25. eft Rex Regit & Dominus dominantium, Apoc. 19, 16. est creator coli & terræ, Joh. 1, 3. Hebr. 1, 2. &c.) Matth. 11. v. 26. Nemo novie Filium nifi Pater, hoc eft, folus Pater. At quis cogitare potest, Filium à sui ipsius cognitione excludi? Marc. 13. V. 32. Nemo novit de die illa, nec Angeli in colo ,nec Filius (fecundum humanam naturam, & in statu exinanitionis) nisi Pater. Atqvi manifestum est, non excludi Filium secundum divinam naturam & in statu exaltationis, cum enim sit judex constitutus, utique novit judicii diem. 1. Tim. 6. v. 15. Pater est solus potens, Rex Regum & Dominus dominantium. v. 16. Qui solus habet immortalitatem,nec tamen excluditur Filius, qui & iple Rex Regum & Dominus dominantium, Apoc. 17, 14. cap. 19. v. 16. ac vitam babet in seigso, Johan. 5. v. 26. Ergo ctiam manifestum est posterius, & per conseq ut in illis dictis per particulam folus non excluditur Filius, ita nec hoc loco ea vel Filio vel Spiritui fanoto est opposita. Cyrillus lib. 10. Thesauri cap. 6. Nonpotest excludi Filius , quando solus Pater esse vel facere aliquid dicitur , qui solus extendit cælum , de Patre à Pro-pheta scribitur , & ipsius Patris vox fertur : Ego solus cælum extendi. Et tamen aperte de Filio quoque dicitur : Verbo Domini cœli firmati funt. Si ergo quamvis Pater dicat, je solum calos fecisse, Filius tamen fecisse invenitur: perspicuum est , quia quando & solus Pater verus Deus appellatur, una cum eo semper Filium, per quem omnia secit, intelligi. Hæcomnia satis evidenter probant, per particulam folus non excludi vel Filium vel Spiritum fanctum, sed potius includi, quia Filius cum Patre vult agnosci, qvod det vitam æternam, &in cognitione Filii non minus quam in Patris cognitione vita æterna consistere dicitur. Quinimò hæc verba manifestè docent, qvod omnes, qui Filium ignorant vel negant, à verò Deo aberrent, cum verus Deus non possit verè & salutariter agnosci nisiin Christo, particula ergo solus potius confirmat Filii Deitatem, quàm ut illam evertat. Nihil igitur presidii hocin loco invenire poterunt Ariani vel Photiniani, cum iplimet agnoscant, in dictis,qvæ solum Deum invocandum esse docent: Exclusivam de Deo usurpatam non debere opponi invocationi Christi, uspose qui sit Patri subordinatus, & quem adorando illión serviendo hunc culcum Deo reveraprestemus. Socinus in libr. de invocatione Jefu Christi contra Francisc. David. p. 12. in miscellan. tit. deinvocatione Christi, p. 273. in Epistol. ad Radecc. p. 149. Schmaltzius in respons, ad r. part. Smigl. cap. 2. p. 14. ubi proponunt hanc regulam : Nomen solus & particula idem significantes, cum de Deo dicuntur, nunquam eos excludunt, qui sunt illi subordinati. Ex qua regula fic colligimus: Si propterea quod juxta adver-fariorum hypothefin Filius fit Patri subordinatus per particulam Jolus, & alias similes de invocatione Patris usurpatas, non excluditur ab invocatione Filius, multo magis propterea, qvod juxta Scripturæ doctrinam Filius est Patri ouosoi@ ,per particulam solus & alias similes de vera Patris Deitate usurpatás Filius à Deitate non excluditur. Qvod ipsum adhuc manifestius erit, si omnia & singula membra, qvibus objectum falutaris & falvifica cognitionis hoc loco describitur, expendamus. Duplex objectum co-

quando de se intertia persona dicit: & quem millai Jesum Christum.) De Patre dicit, qvod cognoscendus fit. Dens, hoc est, qvod sit essentia spiritualis, in-corporea, invisibilis, immortalis, æterna, infinita, omnipotens, omniscia, justa, misericors, verax, li-berrime agens. Et quia Deitas est in Patre, quate-nus certo charactere hypostatico est insignita, ided Pater sic cognoscendus est, quod sit prima persona divinitatis, quæ ab æterno genuit Filium imaginem fuam, & una cum Filio ab æterno spirat Spiritum fanctum. 2. Verus Deus. Alii funt Dii opinative, ut idola, alii nuncupative, ut Magistratus, sed Paternecopinative nec nuncupative, fed ovres, non ustales ρικώς nec καταχρηςικώς, sed κυρίως est Deus, ac proinde cognoscendus est verus Deus, ubi verum. opponitur fallo & ficto. 3. Solus verus Deus, hoceft, gvod non sitalius præter eum, & extraeum. Qvidam existimant, etiam respectu Christi hoc Patri tribui, ita ut Filius Patri hunc honorem tribuat, qvod omnia ab ipso habeat, tum per æternamgenerationem secundum divinam naturam, tumper hypostaticam communicationem secundum humanam naturam. Sed ex antea dictis manifestum. est, particulam folus opponi fictitiis Ethnicorum numinibus, & omnibus creaturis, quæ sunt extra. Dei essentia, ac proinde non sunt, nec esse possunt verus Deus. Neg; verò objectum salutaris & salviscæ cognitionis terminatur in solo Patre, sedambitu suo etiam Filii Mediatoris cognitionem complectitur. Sunt autem caufæ graviffimæ, propter quas in hoc objecto Christus cognitionem Filicognitioni Patris conjungere voluerit. 1. Perhocenim manifeste ostenditur, per particulam obira Deitate non excludi Filium, sed Filium ejusdem, naturæ agnoscendum & credendum esse, cujusest Pater. Quia enim tàm in Filii qvam in Patriscognitione confistit vita æterna, ergo Patris & Filii estuna majestas ac gloria, ac per consequens Filius estejusdem cum Patre naturæ. 2. Significatur etiam, Patrem non posse verè ac salutariter cognoscinis in Filio ac per Filium, Matth. 11, 26, Filius vocatur imago Patris, Coloss. 1, 15. Hebr. 1, 3. acfacus.
Patris, Es. 63, 9. Ut ergo prototypon ex imagine & homo ex facie cognoscirur, sic verus Deus nonnisi in Christo salutariter cognoscitur. Si verum Deum falutariter agnoscere cupinus, non oportetnos mentibus vagari, sed cordis nostrioculos dirigere ad Deum, qui se patesecit misso Filio. Irenæuslib. 3. adv. hæref. cap. 11. p. 182. Agnitio salutis agnitio Filii, qui & salus & Salvator & salutare verè dicitur, & est. Augustinustract. 106. in Joh. Non potest cognition bominum glorificari Pater , nifi & ille cognoscatur , per quem glorificatur Pater, hoc est, per quem populis innoter seit. 3. Docemur, ad Deum non patere nobisaditum absq; Mediatore, cum in nuda sua divinitate sit ignis consumens, Deut. 4, 24. Hebr. 12, 29. Mediato-rem verò nullum esse alium quam solum Christu, qui de se dicit, Joh. 14, 6. Ego sum via, veritas & vita. Nemo venit ad Patrem nifi per me. 4. Innuirur, vitant æternam elle quidem gratuitum totius facrofanctæ Trinitatis donum, interim tamen solius Filiiese meritum, qvippe qvi preciolo suo sangvine amissa bona cœlestia nobis iterum acqvisivit, unde notanter dicit Apostolus, Roman. 6. gnitionis l'atuitur (ut superius etiam monuimus) | versic. 23. qvod vita æterna sit χάρισμα το Pater, scilicet (eum enim compellat, qvando di- θεω εν χρισώ τω κυρίω ημώι. 5. Doce cit: ut cognoscatte) & Filius (eum enim intelligit, tur, ad salutarem & salvissicam Dei notitiam requiri

lumatis, qvod Filium Redemtorem & Mediatorem in mundum miserit. Ut autem tria de Patre cognoscenda esse dixerat, videlicet qvod Deus sit, qvod verus Deus sit, & qvod solus verus Deus sit: ita qvoq; tria de se Filio Mediatore cognoscenda esse afferit, videlicet qvod à Patre missus, qvod sit Jesus, & qvod sit Christus. Posset qvidem solum Christi nomen loco prædicati politum accipi hoc modo: Ut cognoscant, Jesum quem misisti, effe Christum, quæ sententia confirmari posset ex eo, qvod nomen Iesu sit qvasi Christi proprium nomen, quodqve relativum ov subjecti nota videatur. Sed qvia Verbum avan non inseritur inter 1978, & Xerson, ideò omnia tria membra loco prædicati posita, haud absurdè accipiunutur, & subjectum omissum censetur, hoc modo : Ilt cognoscant, me effe eum , quem misifi Iesum Chrisum, quà ratione hoc posterius membrum pulcrè respondet priori, ut cognoscant me & te,&, quæ ad salutarem personæ & officii Christi cognitionem pertinent plenius exprimuntur. Quòd si ejusmodi textus coordinatio alicui duriuscula, & illud on a-महत्रसम्बद् vel folum vel unà cum nomine 140 हैं। ad subjectum omnino referendum videatur, cum Johan. 20, v. 31. Phil. 2. v. 11. nomen Iesuitidem lo-cosubjecti tanqvam proprium Christi nomen ponatur, certum tamen est, omnia illa tria membra, quem missifi , Iesum Christum, qualitatem objecti cognoscendi determinare, & ad salutarem Mediatoris cognitionem pertinere. Qvod enim Mediator cognoscendus sit à Deo missus, patet ex v. 18. seq. ubi Christus de Apostolis dicit: Crediderunt, quod tu me missti. Qvod cognoscendus sit lesus, patet ex Johan. 4. vers. 42. Scimus, quod hic verè sit Salvator mundi. Qvod cognoscendus sit Christus, patet ex Johan. 11. vers. 27. Credidi, quod sis Christus Filius Dei, qui in mundum venisti, cap. 20, 31. Hec scripta sunt, ut creda-tis, quod Iesus sit Christus Filius Dei. Primum ergo, quod de Mediatore cognoscendum ac creden-dum, est, quod sit à Patre culesti missus. Hæc missio multa complectitur. 1. Quia enim Filius est à Patre missus, ergo est distincta à Patre persona. Mittens & missus funt personæ distinctæ. Filius cognoscendus est ut missus. Ergo ut persona distincta à Patre. Qvemadmodum igitur discrimen personarum in. præcedentibus describitur ab interiore proprietate, videlicet ex relatione inter Patrem gignentem & Filium ab æterno genitum, qvando Christus dicit: Pater, glorifica Filium tuum: ita hoc loco idem discrimen ab exteriore proprietate, videlicet à mis-sione describitur. 2. Quia Filius à Patre missus dicitur, non tantum ratione officii, sed etiam ratione incarnationis, Gal. 4. v. 4. ideo per verbum missibir remittimur ad cap. præced. versic. 27. ubi Christus dicit: Credidistis, quodà Deo exiverim. v. 28. Ego à Patre exivi, & mi in mundum. Itemque ad hujus ipsius capitis 17. v. 8. ubi de Apostolis dicitur: Cognoverunt verè, quod à te exivi, & crediderunt, quod tu me missiti. Insinuatur igitur per hanc Filii missionem, qvod ante manifestationem in carne fuerit persona verè subsistens, cum per æternam generationem à Patre exiverit, qvodqve post incarnationem lit persona Con Ser @ ex duabus naturis divinà & humana constans. Cognoscendus ergoMediator, ut verus Deus ab æterno à Patre genitus, ipsiq; ouos (is (quam ouos (iar & aqvalitatem non tollit missio) & ut verus homo in similitudinem carnis Harm, Tom. III. vel Gerhard, Contin. pars tert.

qviri non solum cognitionemessentie, sed etiam vo- peccati missus, Rom. 8, 3. qvæ duæ in Christo naturæ nec funt confusæ nec separatæ nec ακοινώνητοι, sed ex personali earum unione mutua communicatio oritur. 3. Cumprimis verò nomine missionis officium Christi designatur. Missus enim està Patre Filius, ut non solum carnem assumeret, sed etiam in assumta carne officium prædicandi & redimendi genus humanum perficeret, Ef. 61, 1. Matth. 20, 28. Joh. 10, 10. &c. Ergo missionis nomine significatur, qvod Filius cognoscendus sit ut Mediator, Redemtorac Salvator, ut summus Sacerdos & Rex Ecclesiæsuæ, hæc omnia pertinent ad officium, propter quod Filius Dei in carnem, & in\_ mundum fuit missus. Alterum, qvod de Mediatore cognoscendum, est, qvod sit lesus. Nomen Jesu significat Salvatorem, juxta iplius Angeli expolitionem, Matth. 1, 21. Ergo cognoscere & credere, qvod Filius Dei sit Jesus, est, cognoscere & credere, qvod sitSalvator mundi.Salvator autem est non solum ratione termini à quo ac respectu bonorum privatiporum, qvia salvos nos fecit, sive liberavit à peccatis, abira Dei, ab accusatione legis, à morte, à judicii condemnatorii severitate, ab æterna damnatione &c. sed etiam ratione termini ad quem, ac ratione bonorum positivorum, qvia adduxit perfectam justi-tiam, Dei gratiam, justitiam & vitam æternam. Salvator est, non solum ratione meriti & acquisitionis, quia perfectà sua obedientia & plenissima satissactione salutem nobis peperit : sed etiam ratione efficacia & applicationis, qvia beneficia illa cœlestia ad salutem nostram pertinentia per Verbum & Spiritū fanctum nobis applicat. Ratione meriti & acquisieionis est Salvator mundi & omnium hominum; ratione efficacia & applicationis est Salvator credentium. Salvator est non solum inchoacive in hac vita, sed etiam consummative in futura vita, Salvator est non typicus ac corporalis, sed verus, proprius ac spiritualis, cui non folum έξοχικώς, sed etiam μονοτρόσως nomen Salvatoris competit. Magnum enim discri-men est inter Salvatores V. T. typicos, & hunc Salvatorem per illos præfiguratum. Illi fuerunt nudi homines, hic verò in personæ unitate est Deus & homo. Illi aliena virtute salutem populo attulerunt, hic proprià virtute salutem operatur. Illi in-diguerunt alio Salvatore, hic est ipsa Salus, ipsum ωτήριον. Illi corporalem duntaxat & temporariam hujus vitæ salutem attulerunt, hic verð spiritualem & æternam salutem consert. Illi in opere salvandi cooperatores habuerunt, hic verò solus & unicus est Salvator. Illi non omnibus, sed aliqvibus dunta-xat salutem attulerunt, hic verò est Salvator Catholicus, Salvator mundi. Illorum salus non estomnium temporum, hujus beneficium ad omnes omnium temporum homines sese extendit. Et quia eo modo salvare, est opus verè divinum infini-tam virtutem reqvirens, ideò Gerson in exposit. fideirecte dicit : qvod nomen Iesu etiam Deitatem Christiexprimat. In co tamen à Gersone dissentimus, qvod videatur exclusive hoc asserere, dicit enim, qvod nomen Iesu Christi Deitatem, nomen autem Christi eiusdem humanitatem exprimit. Rectius dicitur, & Iesu & Christi nomen utramq; naturam complecti, & esse appellationes totius personæ, unde alii ex veteribus Iefum hominem Deum factum, Christum verò Deum. bumanitati unitum nominant. Qvamvis ergo salvare, utpote opusad extra, sit omnibus tribus Deitatis personis commune, peculiariter tamen tribui-Yyyyyy 2 tur

1636

tur Christo 9 car 9 e a qui in assumta carne patiendo & moriendo, amissam salutem humano generi iterum acqvisivit. Inde distingvunt inter Salvatorem mediatum, qvalis est etiam Pater & Spiritus sanctus, qvi per Filium salvant, Ose. 1, 7. & immediatum, qvalis est Filius, ubi iterum distingvunt inter salvandi efficaciam sive salutis applicationem, qvæ toti Trinitati communis, & falvandi modum sive salutis acquisitionem per incarnationem, passionem & mortem, qui salvandi modus soli Filio proprius. Tertium de Mediatore cognoscendum est, qvod sit Christus. Nomen Christi respondet appellationi Messia. Ut enim Messia nomen deducitur à nuo, ita nomen Christi à χείω, qvorum utrumq; signisicat ungo, unde Joh. 1, 42. dicit Andreas: Invenimus Messiam, quod est interpretatum o xossos. Vocatur autem Mediator noster o xossos, unitus, qvia oleo latitie, hoc est, Spiritu sancto unclus fuit præ consortibus suis, Pf. 45, 8. Ef. 61. v. 1. Dan. 9. v. 24. Luc. 4. v. 8. Act. 4. v. 27. cap. 10. v. 38. Hebr. 1. v. 9. cujus proinde typi fuerunt Sacerdotes, Reges & Prophetæ V. T. oleo fancto olim uncti. Lactant. lib.4. Inft. div. c.7. Christus non proprium nomen est, sed nuncupatio potestatis & regni, sic enim Iudei Reges suos appellabant. Erat Iudeis ante praceptum, ut facrum conficerent ungventum, quo perungi possent ii , qui vocantur ad Sacerdotium & regnum, & sicut nunc Romanis indumentum purpura insigne est regia dignitatis assumta, sic illis unctio sacri unguenti nomen ac potestatem regiam conferebat, ob hanc rationem. nos eum Christum nominamus, id est, unctum, qui Hebraice Meffias dicieur. August. in Pl. 45. Moris fuit, in fola illa Iudzorum gente ungi Reges & Sacerdotes, quo indicatum fuit,in nullo alio quam Iudaico populo nasciturum mundi Regem & Sacerdotem. Et quia Salvatori nostro impositum, ostendit, ipsum esse Regem & Sacerdotem. Apud alias gentes ungi solebant luctatores in palæstra. Unctus ergo fuit noster Salvator, ut significaretur, ipsum fortiorem cum forti armato duello congressurm, Luc. 11. v. 21 & 22. Idem Augustinus in enarr. Psalm. 149. Christus à chrismate dictus est, id est, abunctione. Reges autem ungebantur & Sacerdotes. Ille verò unctus est & Rex & Sacerdos. Rex pugnavit pro nobis, Sacerdos obtulit se pro nobis. Quando pugnavit pro nobis, quafivittus est , jure autemvicit. Crucifixus est enim de cruce sua, in qua erat fixus, diabolum occidit, 5 indes Rex noster. Unde autem Sacerdos? quia se pro nobis obtulit. Qvando ergò Mediator noster proponitur, cogno-fcendus ac credendus, qvod sit Christus, tunc primò fignificatur, qvod agnoscendus sit in personæ unitate verus homo & verus Deus. Nomen enim Christi & ungentem Deitatem & unctam humanitatem complectitur. Athanasius orat. 5. contra Arian. p. 321. Χριτός το ζυναμΦότερον νοείται. Damafcen. lib. 3. orth. fid. cap. 3. & xersos ovopa the vatoς άσεως λέγομεν των δύο Φύσεων υπάρχον σημαντικόν, αυτός γαρ έαυτον έχρισεν, χρίων μεν ως θεός, ός έχεισεν το σώμα τη θεότητι αυτέ, χριόμεν . Θε ως ανθρω-னடு, autos γαρ έςι τέτο κακάνο, γρίσις δε ή θεότης της ανθρωσότητ . Secundò quod juxta humanam. naturam per unionem personalem dona verè divina & infinita ipfi fint communicata, qvia unctio Spiritus complectitur divinam virtutem fanandi oppressos diabolo, Act. 10. v. 38. Tertiò qvod sit verus Messas in V. T. olim promissus, in N. exhibitus, à qvo omnia illa beneficia unice speranda,

qvod fit fummusSacerdos &Rex Ecclefia, qui poftqvam seipsum pro peccatis nostris vittiman meda.
rem suavitatis Deo obrulit, ad dextram Dei consedit, perpe tuò pro nobis intercedens, & Ecclesiam suam adversus omnis generis hostes potentissimè defendens.Hac omnia Christus mirandâ sapientiâ breviter complectitur, quando dicit: Vitam eternam in eo confifere, ut cognoscamus, Patrem esse solum verum Deum, & Filium effe miffum à Patre in bunc mundum, Jefum five Salvatorem, & Christum sive Messiam. Nec tamen per expressam Patris & Filii mentionem ab objecto salutaris & falvificæ cognitionis excluditur Spiritus sanctus. Nam 1. Spiritus sanctus non est extra Patrem & Filium, fedin Patre & Filio, utriq; iuok-Ergo cognitio Patris & Filii complectitur etiam cognitionem Spiritus sancti, ac proindeut particula solus à Deitate non excludit Filium, itanec à Deitate nec ab objecto salvificæ cognitionisercluditSpiritum sanctum. 2. Ut definitioPatris complectitur Filium, ita quoque complectitur Spiritum fanctii, quia Pater definitur, qvod sit prima persona Deiratis, qvæ ab æterno genuit Filium, & a qva ab æterno procedit Spiritus fanctus. 3. Christus non. solum missus est à Patre, sed etiam à Spiritu sancto, Ef. 48. v. 16. cap. 61. v. 1. Ergo qvi missionem Filit rectè cognoscit, etiam Spiritum sanctum cognoscit. 4. Salvator noster ideò dicitur Christus, quiaelt unctusSpiritusancto. Ergo qui agnoscit, Jesumesse Christum, ille etiam agnoscit Spiritum sanctum. 5. Nemo potest lesum dicere Dominum, nisi in Spiritu sando, 1. Corinth. 12,3. Ergo falutaris cognitio Filii complectitur etiam cognitionem Spiritus fancti. Colligitur autem ex his Christi verbis: 1. Omnes homines per naturam jacere in morte, esse expertes vita, donec in Dei cognitione vita ipsis offeratur. 0mnes post lapsum sumus tenebra, Eph. 5. v. 8. antegvam lux 9 20 y varias oriatur in cordibus nostris, ac vitam nobis restituat. 2. Ergo vita aterna consistit in cognitione veri Dei, hocest, ad vitam æternam non possumus alio modo ac medio pervenire, nili veraveri Dei cognitione &fide, qvæsola nobis affert peccatorum remissionem, Luc. 1,77. justitiam, Esai. 53. v. 11. Sap. 15. v. 3. veram lapientiam, Jerem. 9. v. 23. & vitam æternam. Maldonatus metuit, Ne cognitioni plus justo tribuatur, ideo affertionem Christisic limitat : Vitam eternam tribui cognitioni, non quod sola, sed quod prima illius causa sit sides. Sed hic metus est frustraneus, quia superius monuimus, cognitionis nomine non folum intelligi notitiam in mente, sed etiam assensum in voluntate, & fiduciam in corde; ac fides, per quamino Christo vitæ æternæ participes reddimur, nonelt nuda opinio vel inanis persvasio, sed viva atque etficax per dilectionem, unde recte dicitur, qvodvita æterna sit, verum Deum ex Verbo recte agnoscere, in Christum credere, ex fide Deum invocare, diligere, celebrare, colere, in ipsoacqviescere& lætari. 3. Cognitio illa veri Dei nontantum in voluntatis, sed etiam in effentia divina cognitione confistit, ut verus Deus agnoscatur unus ratione estentiæ, & trinus ratione personarum. Excipit Socinus in tractat. de Eccles, p. 28. Christi mentem non este, quod cognitio divina essentia sit necessaria tanquam medium salutis , sed loqui eum de cognitione voluntatis Dei, & de nostra obedientia, siquidem multi notitiamessentie quæ Messiæ in Scripturis tribuuntur. Qvarto babeant, qui tamen vitam aternam non consequantur. Si-

milia occurrunt apud Schma'tzium de vero &naturali Dei Filio contra Smiglec, cap. 7. p. 52, Resp. inclusio unius non est exclusio alterius. Concedimus cognitionem divinæ voluntatis esse ad salutemnecessariam, sed exeoinferri neqvit, cogni-tionem divinæ essentiæ non esse necessariam, qvia utrumq; Christus simul conjungit, qvando reqvirit, ut Pater cognoscatur solas verus Deus. Qvomodo enim Deus mihi potest dici cognitus, nili sciam, quidlit, & qvis lit ? num res line sua qvidditate & essentia verè cognosci potest? Pari ratione ex eo, gvod multi notitiam divinæ essentiæ habeant, & tamen vitam æternam non consequantur, inferri neqvit, qvod divinæ essenti e cognitio ad vitam æternam non requiratur. Distingvendum enim inter necessarium & solitarium sive sufficiens. Cognitionem divinæ essentiæ ad salutem necessariam esse dicimus, sed non dicimus eam esse sufficiens vel solitarium salutis medium, quia sides non consistit in nu la notitia divinæ essentiæ, sed etiam in cognitione divinæ voluntatis&in fiducia in meritum Christi recumbente, 4. Salutaris & salvisica Dei cognitio complectitur etiam Christi cognitionem, neq; quisquam salutariter Deum cognoscere potelt nisi in Christo & per Christum, Joh. 11, 8. c. 14, 10. Coloff.1 v. 15. Hebr. 1,3. &c. cujus individuæ connexionis causas exposuimus superius. Damnanturergo hoc loco omnes doctrinæ, quæ verum. Deum, & Dei de salute nostra consilium qværunt extraChristum. Si qvietam habere cupis conscientiam, Deum non qvære alibi quam in Christo, ac diligenter cave, ne Deum ita separes à Christo, ut Deum quæras in sumo cœlo, & Christum in cruce, Deum extraChristum,&Christum extraDeum:sed cordi tuo semper observetur responsum Christi Philippo datum: Qui videt me, videt Patrem. Non credis, quodego in Patre & Pater in me sit ? 5. Salutaris Christi cognitio & personam & officium ejus respicit. Agnoscendus enim Christus, qvod non sohim in personæ unitate sit verus homo & verus Deus, quod naturæ duæ perfonaliter in ipfo fint unitæ &ce fed quod etiam à Patre in mundum missus sit ad genus humanum per suam passionem ac mortem redimendum. Filius Dei ideo in hunc mundum ve-nit, ut non solum carnem assumeret, sed etiam in. eapassionem&mortem sustineret, atq; hac ratione iram Patris cœlestis placaret, peccata totius humani generis expiaret, diabolum & mortem vinceret. Et ut certi simus, Christi obedientiam & satisfadionemDeo placere: ideò dicit, se à Patre esse misfum. 6. Per to cognolcere hic describitur vera fides. Ergo fides est species quadam cognitionis, ac per consequens falsum est, quod Pontificii disputant, sidem distingui contra notitiam, ac melius per ignor antiam quam per notitiam definiri. Bellarm. lib. 1. de Justif. cap. 7. Anglo Remenses in annot, ad cap. 12. Luc. Hanc doctrinam ex his Christi verbis colligit Cyrillus lib. 11. in Joh. cap. 16. Fides, inqvit,quid aliud est quam vera de Deo cognitio? per sidem enim cognitio sit. 7 Si in cognitione Dei & Mediatoris Christi consistit vita aterna, ergo doctrina Evangelii de Dei essentia & voluntate, de persona, officio & beneficiis Christi est summumDei beneficium, unde vocatur Verbum vite eterne, Joh. 6, 68. Actor. 5, 20. ac Verbum Salutis, Act. 13, 26. Eph. 1. v. 13. &c. 8. Si in cognitione Dei est vita eterna, tanto magis vivere tendimus, quanto Harm. Tom. III. vel Gerhard, Contin. pars tert.

Joh. 2. Petr. 3. V. 18. Crescite in gratia & agnitiones Domininostri Salvatoris Jesu Christi. 9. Si ad vitæ æternæ consecutionem reqviritur etiam Christicognitio, ergo gentilibus cognitione Christi destitu-tis non poteit salus æterna adscribi. 10. Si in sola. veri Dei & Mediatoris Christi cognitione vita æterna consistit, ergo repudiantur omnia alia media ab hominibus excogitata, qvibus gratiam Dei, peccatorum remissionem & vitam æternam obtinere cupiunt. Non ablegamur hicad Mosen vel operalegis, sed ad Christum, per cujus agnitionem ad Patrem & ad vitam æternam perducimur. 11. Quia Christus à Patre se glorificari petit, ut per salutarem Patris & sui agnitionem ex Verbo Evangelii conceptam homines perducantur ad vitam æternam, ergo ut ipfo vita æterna, ita qvoqve medium ad eam perducens, videlicet Patris & Filii cognitio, eft donum merè gratuitum. 12. Si in cognitione Dei & Christi consistit vita æterna, ergo felicitatem non non debemus statuere in fluxis divitiis, in voluptatibus, in honoribus, in cognitione rerum creata-rum, sed in vera veri Dei cognitione, Jer. 9. v. 23. ergo etiam vitam non debemus inalio qværere quam in vivo Deo, nec per alium, nisi per Christum qui est via & vita. Impossibile est, vitam æternam conferri vel à fictitiis Diis, vitâ ipsi carent; vel à creaturis, quæ vitam habent tant um participa-tam: sed à solo Deo, qui est fons vitæ indeficiens, ea conferri potest, ac proinde ab eo solo expectari de-bet. Impossibile etiam est, ad nos in peccatis mortuos à Deo vitam redire nisi per Christum, qui suâ morte vitam nobis acqvisivit. 13. VeraDei inChristo cognitio dicitur vita æterna non solum quia est modus ac medium perveniendi ad vitam æternam, sed etiam est meones & initium vita aterna. Quando enim scio Filium à Patre etiam mei causa esse missum ac firmiter credo, ipsum etiam esse meum Redemtorem ac Salvatorem, per quem sim apud Deum in gratia, tunc ex fiducia illa seqvitur lætiria in Spiritu S. Atq; hæ doctrinæ omnes ex his Christi verbis efflorescunt, si per Verbum γινώσχων intelligatur cognitio per fidem, de qua proprie & principaliter Christum hoc loco agere, superius demonftravimus. Secundario tamen & minus principaliter admitti potest illorum expositio, qui per το γινώσκειν intelligunt visionem beatificam ac intuitivam, in qua formaliter vita æterna confistit. 1. Cum enim in. verbis proximè præcedentibus Christus dixisset, potestatem omnis carnis sibi à Patre datam, ut elechis det vitam æternam, jam per qvandam di-gressionem addit luculentam vitæ æternæ descriptionem, quod consistat in jucundissimo Dei conspectu & visione ipsius intuitiva, ex qua perfectissima Dei cognitio ac plenitudo sapientia, scientia justitia, & felicitas, perfectissima conformitas mentis, voluntatis cordis & omnium anima, virium cum Deo archetypo, ac perpetua exultatio & jubilatio oritur, ut sic magnitudo doni per Christum electis conferendi aliqvo modo cognoscatur. 2. Lyranus tradit ejusmodi connexionem: Removet Christus quandam dubitationem. Possent enim aliqui credere, quod ista vita aterna per eum sidelibus danda consisteret in carnalibus bonis. Hoc removens, dicit, eam consistere in clara Dei visione. 3. Cognoscendi verbum non solum de notitia per fidem in hac vita, sed etiam de visione per speciem in futura vita à Spiritu sancto usurpamagis in hac cognitione proficimus. Aug. tract. 105. in. | tur, Jer. 31, 34. Non docebit ultra vir proximum suum, Үүүүүү 3

minimo ad maximum. Hoc oraculum Propheticum Augustinus lib. de Spiritu & lit. cap. 24. exponit de pramio sidei, hoc est, perfecta Dei cognitione in vitaæterna, 1. Cor. 13, 12. Nunc cognosco ex parte, tunc autem cognoscam, sicut & cognitus sum. Ergo absurdum non est, hanc Christisententiam, quæ est una ex præcipuis totius Scripturæ dictis, accipere tum de cognitione per fidem in hac vita, qvæ est inchoata & imperfecta cognitio, tum de cognitione à facie ad faciem in futura vita, que est consummata & perfecta cognitio. Vita enim eterna hichabetur inchontive per cognitionem fidei, in futuro seculo perfeste obtinebitur per visionem divinæ faciei. Sic ergo erit sensus: Hoc modo ac medio homines redduntur vitæ æternæ participes, site, verum Deum, & unigenitum Filium tuum, constitutum Mediatorem, rectè cognoscunt, & in eum credunt, ac quod per fidei cognitionem in illisinchoatur, illudali-qvando per visionem intuitivam ac beatificam in ipsis confirmabitur, qvia vita æterna nihil aliud erit, quam perfecta Dei & Christi cognitio. Albertus in h l. Hec est vita eterna per causam & substantiam, ut cognoscant te solum verum Deum , & quem misisti Jesum. Christum, cognitione gratie in hoc, & glorie in futuro seculo. Nec fine gravi confilio fieri cenfendum, qvod Christus initia illa vitææternæ, qvæ in hac vita percipimus, obscura licet sint & langvida, nomine cognitionis conjungat cum plenifilma & perfectiffimaDei notitia in altera vita. Eo ipso enim ostendit, quodinitia illa in hâc vita adeò fint necessaria, ut absqve illis non possit sperari perfectio in futura\_ vita.Ideò etiam vitæ æternæ felicitatem per cognitionem Dei definit, qvia intuitiva visio est fonsomnis felicitatis in vita æterna beatis promissæ. Augustinus qv. 114. in Gen. Deivisio summum erit beato-rum premium. Lib. de Spirit. & anim. cap. 55. Visio Dei est tota vita aterna. Cum enim Deus summum bonum, summa suavitas, summa dulcedo, Ps. 34,9. ideò ex visione Dei non potest non oriri inesfabile gaudium Cum Deus sicipsa lux, ipsa bearitudo es-sentialis, ideo ex visione Dei beati participant vitam, lucem & beatitudinem. Cum fummum bonum per visionem cognitum non possit non amari, ideò ex visione Dei oritur in beatis summa & perfectifima Dei dilectio. Cum fummum bonum perfecte cognitum & amatum non possit non laudari, prædicari & glorificari, ideò ex visione Dei in beatis oritur fumma ejusdem glorificatio. Augustinus tract. 105. in Joh. Ibi erit Dei fine fine laudatio, ubi erit Dei plena cognitio, & qui a plena cognitio, ideo summa glorificatio. Cum Angeli Deum à facie ad faciem femper videntes, Matth. 18, 10. fint in bono confirmati, ideo ex visione Dei oritur bearorum in bono confirmatio &c. Refellit etiam Christus hâc vitæ æternæ definitione nugas Judæorum, Turcarum & Chiliastarum, qvi in corporalibus delitiis vitæ æternæ felicitatem statuunt. Denique Scholastici & ante eos multi ex Patribus ex his verbis Christi deducunt, beatitudinem vita aterna formaliter consistere in visione, boc est, in actuintellectus Deum clare aperteg; videntis. Maldonatus hanc sententiam repudiat, propterea gvod videatur affinis novorum bareticorum errori, qui sota nos dicunt justificari fide, hoc est, beatitudinem hujus vita in solo intellectu sitam esse, quodá hujus vita beatitudo, qua illius inchoatio est, potius in caritate vo-

dicens: cognosce Dominum. Omnes enim cognoscent me à minimo ad maximum. Hoc oraculum Propheticum— Augustinus lib. de Spiritu & lit. cap. 24. exponit de premio sidei, hoc est, perfecta Dei cognitione in vitaæterna, 1. Cor. 13, 12. Nune cognosce x parte, tunc autem cognoscam, sicut & cognitus sum. Ergo absurdum non est, hanc Christis sentinam, quæ est una ex præcipuis totius Scripturæ dictis, accipere tùn de cognitione per sidem in hac vita, qvæ est inchoata & imperfecta cognitio, tùm de cognitione à facie ad faciem in sutura vita, quæ est consummata & perfecta cognitio. Vita enim æterna hic habetur inchoative per cognitionem sidei, in futuro seculo perfecta obtinebitur per visionem divinæ faciei. Sic

Tertiam petitionis suæ rationem desumit Christus fideli officii administratione. Ego te glorificavi super terum, opus consummavi, qvod dedisti mibi, ut sacerem. Connexio est pulcerrima. Primam petitionis rationem desumserat à Patris gloria (ive glorificatione, alteram ab hominum falvatione, tertiam jam desumit à sideli officii fibi demandati administratione. Sic ergo 1. causasnali conjungit caulam impulsivam internam. Caulafinalis peritæ glorificationis duplex est, gloria Patris & falus humani generis. Causa impulsiva itidem duplex, externa five neonataentum imminens passio, de qua dicit: Venit hora; & interna sive monγεμένη, voluntas Patris ardens amore Filii & beneplacitum habens in obedientia à Filio sibi hactenus præstira ac porrò præstanda. Hanc causam impulsivam infinuaverat fuaviffimo nomine Patris, qvippe quod est nomen amoris ac favoris, eamq; plenius jam declarat, qvando dicit, se hactenus glorificasse Patrem super terram, & consummasse opus à Patre sibi demandatum, qvasi dicat: Quia munere abste mihi demandato fideliter fum functus, ideo nons dubito, de meâ obedientia delectari, inq; eabeneplacitum habere; & qvia obedientia mea delectaris, ideo petitam glorificationem mihi non denegabis. Propter tuam gloriam in tenebras & ignominiam mortis devenio, ergo non patieris inea me manere, sed glorificabis me. 2. Sicut Pater cœlestis dixerat, Joh. 12. v. 28. Ego te dilestum meum Filium glorificavi, & rurfus glorificabo: ita vicistim Filius hoc loco glorificationem Patris à se jamdums peractam, & porrò peragendam conjungit: Bgote glorificavi super terram, inqvit, acnihilominus peut, se glorificari, ut Patrem glorificare possit, vers. 1, 3. Dixerat ad salutarem & salvisicam sui cognitionem hoc reqviri, ut credatur à Patre missus. Exponitigitur, qvid per hanc missionem sit intelligendum & causas recenset, propter quas à Patre in hunc mundum missus sit, videlicet primò utins prædicatione Evangelii & operatione miraculorum Patrem glorificaret, hocest, ut voluntatem Patris humano generi in Evangelio nunciaret, ac stupendis miraculis doctrinæ sue veritatem confirmaret, & hacratione Patrem glorificaret, utomnescognoscerent, ipsum esse solum verum Deu, & Jesum ab ipso missum essemundi Salvatorem. Deinde ut fieret victima pro peccatis mundi ac opus redemtionis à Patre sibi commendatum consummaret. 4. Quia, se Patrem glorificasse, & opus àPatre fibi datum confummaffe, afferit, ideo in precibus suis proponit Patri cœlesti promissionem, tum generalem, 1. Sam. 2. vers. 30. tum specialem, Pfal. 8. versic. 6. Pfal. 110, vers. 7. &c. suo nos docens exemplo, qvod in nostris etiam precibus divina promissione unicè niti debeamus. Pater cœleftis e a ratione officium Prophetæ & Sacerdotis in fumma humilitate fuper terram administrandum ipsidemandaverat, ut simul promitteret, officio illo in his terris fideliter peracto se in summam sublimitatem & gloriam ipsum evecturum, acad dex-tram suam in cœlestibus collocaturum, ut inposterum non ampliùs in humilitate, sed in summa gloria Prophetæ, Sacerdotis & Regis officio fungatur, Ecclesia sua doctores mittens, pro ea intercedens, & contra quosvis hostes eam potentissimè defen-dens, ac tandem in consortium gloriæ eam assumens. Hanc promissionem demandationi operis inclusam Christus hoc loco urget, & propter imotamilllus veritate à Patre se glorificari petit. 5. Christus & suam & Patris glorificationem indivulso nexu conjunxerat, v. I. Pater, glorifica Filium tuum, ut & Filias tuas te glorificet. Utrumq, igitur latius exponit, tumqvomodo ipse Patrem hacten<sup>9</sup> glorificaverit, inhoc vers. tumqvomodo à Patre glorificari velit, vers. proxime sequente. 6. Augustinus tract. 105 in Johan, tradit ejusmodi connexionem: Christus glorificaturum fe dixerat Patrem dando vitamæternam electis, quia scilicetPater cœlestis in vita æterna à beatis fine fine glorificatur & celebratur. Quia verò glorificatione illam Patris in cœlis præcedit ejusdem glorificatio interris, quæ fit per Evangelii prædicationem, & qvia ad gloriæ cælestis & beatorum Patrum glorificantium consortiu nemo evehitur, nisi qui in hac vita Deum glorificare cœpit, hoc est, qui ex Verbo Evangelii ipsum rectè agnovit, celebravit & coluit: ideo Christus præmis-Ta vita aterna definitioni statim subjicit: Ego te glorificavi super terram. Priùs (inqvit) hic glorificatur Deus ; quamin vita eterna, dim annunciatus hominibus innotefeit, S per fidem credentium prædicatur. Propter gwod dicit: Ego te clarificavi (uper terram. 7. Ut hæc verba: Ego te glorificavi fuper terram, funt illatio ex præcedentibus, in qvibus, se vitam æternam datis libi à Patre dediffe, afferit, (quia enim in Evangelio vita æterna hominibus offertur, ideo Christus prædicatione Evangelii Patrem glorificans vitam æternam hominibus obtulit, & fide Evangelium acceptantibus contulit, & vicissim qvia donatio vitæ æternæ ob-tingit tantum illis, qvos Pater Christo dedit: ideò Christus vitam æternam datis sibi à Patre donans Patrem glorificavit) ita sunt causa propositionis sive petitionis, que in vero proxime sequente de-nuo repetitur. Quia te glorificavi super cerram, ideo glorifica me, Pater, Ge. 8. Dixerat, se Patrem glorifi-casse dando vitam æternam illis, qvos Pater ipsi dederat, jam subjungit, se glorificasse Patrem confumando opus, qvod Pater ipfi dederat, ut faceret. Cum ergo nihil quicqvam corum prætermiferit, quæ ad Patris glorificationem facere videbantur, ideo æqvissimo jure à Patre sese glorificari petit. Singula autem verba magnam habent emphalin. Primo dicit : Egoglorificavi, Glorificatur Deus ab omnibus creaturis, quia Deus in opere creationisgloriam divinæ suæ bonitatis; sapientiæ ac potentiæ manifestavit, Pf. 19, 1. Calienarrant gloriam Dei, & opus manuum ejus annunciae sirmamentum. Pf. 69,35 . Laudent Deum cali & terra, maria & omne repens in eis. Pfal. 103,22. Benedicite Domino omnia opera ejus. Pl. 148, 3. Laudate Deum, Sol & Luna, laudate eum omnes stelle. V.4. Harm. Tom. III. vel Gerhard, Contin. pars tert.

Laudate eum cœli cælorum Saque que supra cælos sunt Sc. unde eriam Angeli resociosos canentes gloria Deiomnem terram plenam esse confitentur, Es. 6, 3. sed per peccatum tanta caligo mentibus hominum est obducta, ut gloriam Dei in creaturis relucentem pauci eorum videant, neq; qvisqvam potest ex sola creaturarum inspectione ad salvificam Dei cognitionem aspirare. Glorificatus suit Deus à Mose in liberatione Ifraëlitarum ex Ægypto, in miraculorum operatione, in legis promulgatione &c. glorificatus fuit à Prophetis, fed hac glorificatio non-dum fuit plena & perfecta. Moses & Prophetæ fuerunt tantum fervi , sed Christus est etiam Filius, ideò longè pleniùs & perfectius Patrem glorificavit, quam Moses & Prophetæ. Lex per Mosen dara, Johan. 1. v. 17. & per Prophetas repetita, glorificat Deum manifestando ipsius sanctitatem&justitiam: sed quia in hac natura corruptione nemo perfectè implet legem, ideo glorificatio Dei per legem non affert hominibus falutem. Per Christum verò gratia & veritas nobus facta, is verè & perfecte glorificavit Deum, quia Evangelium ex sinu æterni Patris protulit, inque eo misericordiam Dei credentibus in Mediatorem promissam revelavit, hæc glorificatio Dei salutein & vitam æternam credentibus affert. Secundò dicit : Ego te glorificavi. Non glorificavi meipsum, quianon quæsivi gloriam meam, Joh. 8,50. fed te folum glorificavi, ad te omnem. gloriam retuli. Quia quæ placita sunt tibi, semper feci v. 30. ideò etiam te glorificavi. Non glorificavi creaturas, sed te creatorem; non glorificavi servos, defunctosPatriarchas & Prophetas, sed te Dominum. Tertiò dicit: Ego te glorificavi. Quidam statuunt, præteritum hic positum esse pro suturo, cum in v 1. se Patrem adhuc glorificaturum promittat. Sed ut Pater cœlestis dicit : Ego glorificavi, & rurfus glorificabo Filium, Joh. 12, 28. ita Christus verèdicere potuit, quod & glorificaverit Patrem in statuhumiliationis per doctrinam, miracula & obedientiam; & adhuc eum glorificaturus sit in. statu exaltationis per ipsam glorificationem à Patre accipiendam, cum gloria Filii sitetiam Patris gloria. Ante has preces glorificaverat Patrem coram Apostolis per Evangelii prædicationem, post has preces Patrem per Apostolos glorificaturus erat in toto terrarum orbe mediante eadem Evangelii prædicatione. Retinenda igitur propria fignificatio præteriti, quia Filiusjam antè glorificaverat Patrem variis modis, utpote 1. sua effentia. Filins est Nagautyg the Consarent to Margos, nay a-สอบทุลธนล เทิร อิธิกร ออเชิ, Hebr. 1. v. 3. est ย่นลง ซึ่ง Θεθ τθ αιράτε, Coloff. 1,15. Utergo imago oftendit eum, cujus est imago, ut lux & splendor Soiem manifestat , ut sapientia artificem commendat : sic Christus Patris imago & Filius gloriam ejus illustrat. Cyrillus lib. 11. in Johann, cap. 18. Glorificatur Pater in Filio , ut in imagines sue forme atque figura, in quibus primitivorum pulchritudo semper elucet. Num cum unigenitus sapientia & vita substantialiter creatorque omnium ac interitu & morte superior , sanctus , immaculatus, bonus denique effe non dubitetur, eodem fe modo naturaliter habere , qui cum genuit, creditur. Ita in gloria imaginis sux Pater effulsie. Hæc glorificatio est perpetua & omnium temporum, ideo de ea verbis præteriti, præsen-**Үууууу** 4

tis & futuri temporis loqvi possumus. Quia Filius nunqvam definit esse Patris imago, refulgentia & sapientia, ideò etiam nunqvam desinit hoc modo glorificare Patrem. 2. Sua doctrina. Christus ex sinu æterni Patris Evangelii doctrinam protulit, in qua Patris sapientia, misericordia, potentia & justitiarevelatur. Sapientia in mirando redemtionis confilio; misericordia in Filii donatione; potentia in ætern confilii de salute nostra executione; justicia in Filii satisfactione relucet. Quia ergo gloria Patris in eo consistit, ut talis cognoscatur, qvalis est:ideòChristus in Verbo Evangelii sapientiam, misericordiam, potentiam & justitiam Patris hominibus revelans gloriam Dei illustrare rectè dicitur. De hac Patris glorificatione Christus præcipuè hic loqvitur, ut apparet ex verl. 6. manifestavi nomentuum hominibus. Pertinet ad hunc glorificationis modum , qvod Christus in Verbo Evangelii homines docuit, Patrem per se Mediatorem esse humano generireconciliatum,& ardentissimo amore amplecti cos, qui Mediatorem fide recipiunt, velle etiam ab illis invocari ut benignissimum Patrem, quaratione denuò Patris gloria fuit illustrata. 3. Sul Davparsovia. Christus doctrinæ ex sinu Patris prolatæ veritatem divinis miraculis confirmavit, per quæ non folum fuam, fed etiam Patris gloriam manifestavit, cum Patris & Filii sit una & eadem gloria, Joh. 2,11. unde aliquoties in Historia Evangelica repetitur, qvod non folum illi, qvibus miraculofe fanitas à Christo collata, sed etiam spectatores miraculorum Deum glorificaverint, Matth. 9,8. Luc. 13,13. C. 18,43. &c. Ad hunc glorificationis modum pertinet, quod miraculaChristi, utpote que omnia fuêre salutaria, demon-Araverint non folum Dei potentiam, sed etiam promtissimam ipfius ad ferendum auxilium meotopiar. 4. Suavita. Si de piorum conversatione verè dicitur, qvod per eam Deus glorificetur, Matth. 5, 16. cum tamen multæ infirmitates ei adhæreant, qvantò magis de fanctiffima Christi vita & conversatione omnis peccati expertè dici potest, quod per eam Patrem, à quo se missum dicebat, glorificaverit. Proinde cum dixisfet, Joh 8,46. Quis ex vobis arguet me de peccato? statim fubjicit v. 49. ego honorifico Patrem meum. 5. Sua inha-Can & reverentia, Hebr. 5, 7. Christus ex filiali erga Patrem reverentia fuam doctrinam, fua miracula, & omnia sua bona ad Patrem retulit: Mea doctrina non est mea, sed ejus, qui me misit, inqvit Joh. 7, 16. Sermo quem auditis, non est meus, sed ejus, qui misit me, Patris, inquit Joh. 14. v. 24. Pater in me manens iple facit o-pera, inquit v. 10. Per hanc filialem reverentiam itidem Patrem suum glorificavit. 6. Sua obedientia. Christus in diebus carnis suz varias jamdum sustinuerat adversitates & persecutiones, Luc. 4. v. 29. c. 12, 28. Joh. 8, 48. & 59. nec tamen retror sum abiit, El. 50, 5. sed factus est obediens Patri us g, ad mortem. mortem autem erucis, Philip. 2. v. 8. per hanc conti-nuam, constantem & perfectam obedientiam itidem glorificavit Patrem fuum cœlestem. Si enim de morte Sanctorum verè dicitur, qvod per eam Deus glorificetur, Joh. 21, 19. qvanto magis de pasfione & morte sponte à Christo propter salutem humani generis ex sancta erga Patrem obedientia fuscepta verè dici potest, quod per eam Pater cœlestis fuerit glorificatus, unde Christus de opere redemtionis loquens statim subjicit: Consummaviopus, quod dedisti mibi, ut facerem. Neque est, quod quis

regerat : Passionem & mortem Christi nondum fuisse peraam, cum Christus hec loqueretur, quia ad opus redem. tionis non tantum pertinet ultima illa Christipas. fio nar ¿ ¿oxli fic dicta, fed tota illa fervilis & hu. milis obedientia, qvam à tempore nativitatis usq ad mortem Patri cœlesti præstitit, & omnes adver sitates, quas in mundo & à mundo sustinuit. Hac ergo omnia Christus complectitur, qvando dicir: Ego te glorificavi, hoc est, toto conversationis &vitæ meæ in tempore officium abs te mihi deman. datum fedulô implevi, omnia ad tuam gloriamretuli, tanqvam fidelis Legatus consummavi, qvod mihi demandafti, nunc officium mihi commifum in manus tuas quasi resigno, meque expleto ministerii mei curriculo glorificari peto. Qvartò dicit: Ego te glorificavi super terram. Hunc neoo diogio uoi Christus ipse paulo post v. 6. sic explicat: Manifestavinomen tuum hominibus in terra, scil. viventibus. Respicit igitur hoc προσδιορισμώ 1.ad Angelos in cœlo, apud qvos utpote Patris faciem semper videntes, Matth. 18. v. 10. Pater semper est glorificatus & gloriosus. Angeli in cœlo perfecte te agnoscunt, celebrant & glorificant, sed homines in terra per peccarum in caliginem & ignorantiam prolapli, per naturam te non agnoscunt nec glorificant: ideò opus fuit sut è cœlo gloriæ tuæ throno in terras descenderem, veram carnem assumerem, & per Evangelii prædicationem nomen tuum manifestando apud homineste glorificarem. Chryfostomus in h. l. Reffe fane Super terram dicit, quia in cœlo glorificatus erat, cumnaturalem haberet gloriam & ab Angelis adoraretur. 2. Ad glorificationem fui, qvam in verf. feq. à Patrepetit: Ego te glorificavi, inqvit, super terram, & nune glorificame, Pater, apud temetipsum Explicat igitur modum utriusq; glorificationis, tum illius, quâ se Patrem glorificalle dicit, tum illius, quale à Patre glorificari petit. Patris glorificationem dicitesse factam super terram, hoc est, apud homines per Evangelii prædicationem, quia Pater tantum gerinas glorificatur; se verò glorificari petit apud ipsum Patremin colo non tantim gerinas sed every ntinas & รับรอุทุธาเหตร, per realem gloriæ collationem, videlic. per collocationem adipsamPatris dextram,per qvam omnis potestas in calo ac term ipsi verè suit data, Matth. 28, 18. 3. Quia in verbis proxime sequentibus cum prædicatione Evangelii opus redemtionis generis humani conjungit: ideo tacitè innuit, non tam Angelorum in cœlo confirmatione, quam Evangelii in terra prædicatione, & generis humani redemtione Patrem cœlestem à se esse glorificatum. Quintò dicit: Consummaviopus, quod dedisti mihi. Per hanc operis à Patre demandaticonfummationem 1. quidam nihil aliud fignificariputant qu'am prædicationem Evangelii, de quainpriore hujus verficuli membro egerat, ut hacratione membrum posterius juxta usitatum Scripturæ morem sit ἐξηγητικον prioris, Joh. 4, 34. c.ς. v. 36. quia additur: Consummavi opus, quod dedist mibi, ut facciam, id est, quod mihi peragendum injunxisti, Plal. 40.v.8. El. 49. v. 4. 2. Quidam per & seyevintelligendum esse statuunt opus circumcisionis, utsit fensus: Circumcisioni & figuris legis finem imposui. 3. Quidam explicant de toto vitæ & (ut veteres vocant) politiæ Christi in terris curriculo, utsit fensus: Consummavi meum cursum, perventum estad finem. Luc. 13. v. 32. Actor. 20,24. 2. Tim.4

v. 7. &c. 4. Sed Augustinus & Beda omniumre-dissime & simplicissime accipiunt de opere redemtionis, cui Christus per passionem & mortem paulò pòlt extremam impoliturus erat clausulam. Nam duo pracipue fines funt, propter qvos Filius Dei Patre in hunc mundum fuit missus. Prior qvidem ut voluntatem Patris in Evangelio manifestaret: posterior, ut genus humanum à peccato & morte redimeret. Christus igitur utrumq; hoc loco complectivoluit. 2. Verbum resenso de opere redemtionis etiam alibi à Spiritu sancto usurpatur, Hebr. 10, v. 14. & qvando Christus, absolutum esse illud redemtionis opus, in cruce testatur, utitur cognato verbo τελέν, Joh. 19,30. 3. Non solum Evanlii prædicatione, sed etiam generis humani redemtione Christus Patrem suum glorificavit, quia di-gnitas victimæ declarat severitatem divinæ justitia, propitiatio per hanc victimam facta, declarat magnitudinem divinæ misericordiæ, modusredemtionis argumentum est divinæ sapientiæ. 4. Congruit etiam hæc interpretatio Christi scopo. Petit Christus, se à Patre glorificari, qvia officio à Patre libi demandato fideliter erat functus, & qvod adhue peragendum restabat, eo jam porrò fungi erat paratus. Functus erat officio Prophetæ in docendo Evangelio, ac miraculis illud confirmando, fungebatur eo ipío tempore officio lummi Sacer-dotis in orando pro Apoltolis & tota Ecclelia, mox functurus erat præcipuo summi Sacerdotis officio in offerendo seipsim Deo pro peccatis mundi vi-dimam in odorem suavitatia, Eph. 5. v. 2. de qvo paulò post dicit: Ego meipsum sanctifico pro eis. 5. Glori-ficatio, qvam Christus petit, fuit consequens & præmium non tantum fidelitatis in officio docendi, sed etiam ac præcipuè obedientiæ in passione & morte Patri cœlesti præstitæ, ut testantur dicta, qvæ glorificationem illam Christi describunt, Pf. 3.v.6. Pf. 110,7. Phil. 2,8. & 9. Hebr. 2,9. & 10. Ergo ob-edientia illa in passione & morte à Christo præstita, non potest nec debet excludi, qvando dicit, se consummasse opus à Patre sibi demandatum, pterea à Patre se glorificari petit. Nec obstat huic interpretationi, qvod Christus in præterito dicit έτελειω (α, consummavi opus. Nam 1. propter certitudinem Scriptura de rebus futuris loquitur verbis præteriti temporis. Augustinus tract. 105. in Joh. Consummasse se dicit, quod se consummaturum esse certissime novit, sicut longe ante in prophetia preteriti temporis ufus est verbis, quando post annos plurimos futurum erat, quod dicebat: Foderunt manus meas. 2. In proximo erat, ut opus illud consummarer. Qvando autem aliquid in propinquo est, ut siat, ac insuper certislime futurum est, tum pro facto reputatur, utriusqve regulæ exempla ex Scripturis alibi sunt adducta. 3. Sicut agnus dicitur occijus ab origine mundi , Apoc. 13, 8, inter causas reliquas propter æternum Dei decretum : ita quoque Christus opus redemtionis se consummâsse dicit, quia ratione aterni decreti coram Deo, cui nihil est suturum, sedomnia lunt præsentia, jamdum erat peractum. 4. Quia firmiter constituerat opus illud consummare, nec ulla hostium truculentia vel passionis atrocitate ab eo se impediri erat permissurus. In fragmentis Polycarpi hæc habentur: Quomodo opus salutis humana se adimplesse commemorat, cum necdum crucis vexillum conscenderat? sed definitio volunta-

tis, de qua cuncta veneranda passionis insignia adire decrevent, jure se opus perfecisse significat. 5. Chrysostomus & Theophylactus respondent, qvod jam plantaverit mdicem, unde illud perficeretur, jamdum aflumferat humanam naturam, jamdum prædicaverat Evangelium, ac libertate docendi animos hostium. extimulaverat, adeoq; qvantum in se fuerat, morti seiplum sponte objiciendum fecerat, uthocopus consummaretur. Hûc pertinet regula, qvod dita completiva sapius inchoative sint intelligenda, Genes. 5. v. 32. cap. 11. v. 26. 1. Reg. 6. v. 1. &c. 6. Ovinimo bonam hujus operis partem jam absolverat, cum ad opus redemtionis pertineat non tantum. ultima passio nat' egozlu sic dicta, sed omnes injuriæ, omnes adversitates, omnes persecutiones, quas Christus jam inde a prima nativitate sustinuerat, uti paulò antè monuimus. Proditor ex conaculo jamdum egressus erat, Pontifices de Christo interficiendo jamdum consultabant &c. 7. Voluit Christus de consummatione hujus operis in præsentia discipulorum testari. Sed qvia noverat, neminem eorum, excepto folo Johanne, cruci astiturum, & noviffimum illud verbum, confummatum eft, ex sanctissimo ipsius ore auditurum:ideò in hac sua ad Patrem oratione, quam præsentibus & audientibus discipulis recitavit, de perfectione hujus o-peris redemtionis ipsos informat.

Denique sextò dicit: Consummavi opus, quod dedi-Rimibi ut facerem. Dare hoc loco est committere, demandare, perficiendum dare, sicut Christus i-pse exponit. Commendat ergo suam erga Patrem obedientiam, qvod non rapuerit sibi hoc officium, sed à Patre cœlesti sibi impositum sponte susceperit, inque eo perficiendo obedientiam Patri præstiterit, ac porrò præstare velit. Continetur etiam in his verbis efficax petitionis argumentum. mihi imposuisti partes has redimendi genus hu-manum, ergo æqvum est, ut in passione & morte, quam propter hoc opus redemtionis subire paratus sum, tuo auxilio mihi præsto sis, ex ea potenter me eripias, & in gloriam cœlestem transferas. Qvare verò dicere maluit, à Patre sibi hoc opus esse datum, qvam commissum vel injunctum? Augustinus tractat. 105. statuit, eo significari, qvod Dei gratia in homine operetur, qvicqvid boni homo facit: Non ait, jussifi, sed dedisti, ubi commendatur evidens gratia. Quid enim habet, quod non accepit etiam in unigenito humana natura ? Posset etiam haud absurde cogitare, Christum respicere ad verbum dedwagin. vers. 2. hoc sensu: Dedisti mihi potestatem omnis carnis, ut, qvotqvot dedisti mihi, eis dem vitam æ-ternam: sed hanc vitam æternam non possum dare electis mihi abs te datis, nisi opus, quod dedisti mihi, consummavero. Dedisti mihi personas vità æterna coronandas, sed dedisti etiam mihi opus consummandum per meam passionem & mortem, absque operis hujus consummatione, eandemque secuturajmei glorificatione non habet locum illa vitæ æternæ donatio, ided, tu Pater, me Colligitur autem ex hoc loco 1. Patrem cœlestem potissimum glorificari doctrinæ cœlestis confessione, prædicatione & propaga-tione. Ut enim CHRISTUS glorificavit Patrem, qvando Evangelium prædicavit, vitæ sanctitate illud ornavit, & miraculis confirmavit: ita & nos Deum glorificamus, qvando Verbum.

15-

d

Evangelii fide amplectimur, illud confitemur, ! prædicamus, sanctitate vitæ ornamus, & si res ita. ferat, sangumem pro ejus veritate profundimus. Matth. 5, 16. Joh. 21, 19. 1. Pet. 2, 12. &c. 2. Illud verò dignitatem Ministerii Ecclesiastici, cui prædicatio & propagatio doctrinæ cœlestis præcipuè commissa, maximoperè commendat. 3. Christus obediens Patris cœlestis Filius gloriam Patris sui in omnibus quæsivit, ac pro ea vendicanda & amplificanda ad mortem usq; pugnavit. Ego bonoro Patrem meum, inqvit Joh. 8, 49. Quod si & nos in Christo ac per Christum sumus genuini Dei filii, omnia ad gloriam Dei facere debemus, 1 Cor. 10,31. 4.Qui Deum glorificant & honorant, illos Deus vicissim honorat, & vindices gloriæ suæ glorisicat, 1. Sam. 2. v.30. Glorifica me, Pater, inqvit Christus, quia ego te glorificave super terrum. 5. Qvod Filius Dei è coelo insterras descendit, ut Patrem apud homines glorificaret, illud arguit hominum cœcitatem & ingratitudinem, qvod Deum ex creaturis & qvotidianis beneficiis non agnoverint, nec glorificaverint, Rom. 1. v. 21. 6. Christus hæc duo arctissimè conjungit, qvodPatrem glorificaverit, & qvod opus à Patre sibi demandatum consummaverit. Ergo si Deum verèglorificare cupimus, oportet, ut voluntati & mandatis ejus nos obsequentes præbeamus. Deus non glorificatur electitiis cultibus & operibus proprio arbitrio excogitatis, sed obedientia juxta normam verbi præstitå. 7. Christus redemtionis opus non reliquit imperfectum nostrorum operum meritis complendum, sed perfectissime illud confummavit, non est ημυλύτρως, sed δοπλύτρως, Hebr. 10, 14. &c. 8. Christus officium suum Propheticum & Sacerdotale non per vim nec fastum. rapuit, sed à Patre sibi commissum suscepit, Hebr. 5, 5. 9. Si unigenitus Dei Iilius Patri tribuit atque ab eo sibi datum asserit, quicqvid bonum, quicquid salutare in officio suo fecit, quantò magis nos inutiles servuli, qui nibil sumus, nihil possumus, omnia Deo, ac nihil nostris meritis, nostris viribus, nostra sapientia, adscribere debemus. Stapul. in h. l. 10. Pater cœlestis opus redemtionis à Christo consummatum sibi laudi ac gloriæ ducit, perq; illudse glorificari testatur, ex eo elucet, qvanto falutis humanæ amore flagret, qvam ratum ac gratum habeat, qvicqvid Christus in nobis redi mendis ac falvandis in diebus carnis sux egit, & adhuchodie agit.

Seqvitur tandem quarta &ultima pars hujus priinæ pericopes conclusio, constans repetitione propositionis sive petitionis: Et nunc glorifica me tu, Pater, apud temetipsum glorid, quam habui, priusquam hic mundus effet, apudte. Particula roy võv habet vim illationis sive consecutionis, quasi dicat: Nuncergo me glorifica: Quia ego te glorificavi super terram, ideo me glorifica apud teipfum. Euthymius monet, illud võv non tantum includere tempus præsens, sed etiam sequens, quasi dicat: ex nunc, deinceps & inposterum me glorifica, cum quo ferè congruit, quod Augustinus tract. 105. in Joh. illud & vov refert ad verba sequentia. Adhoc (inquit) valet quod ait, & nunc clarifica me , hoc est , sicut tunc, ita & nunc. Sed prima expositio est maximè congrua. Nec simpliciter dicit, Pater, glorifica me, sed addit, glorifica me tu Pater, ubi pronomen su respectum habet ad pronomen eya in versu proxime præcedente. Cum ego te glorificaverim ac gloriam tuam hactenus fide-

lissimè promoverim, æqvum est, ut eu me vicissim glorifices, ac gloriam meam promoveas. Qvare vero Patri glorificationem affumtæ naturæ fuætibuat, eamq; à Patre petat, cum tamen ipse, ut vens cum Patre Deus assumtam suam naturam glorificaverit, ejus rei causam exposuimus in Exeges tom. 1. Loc. de person, Christi S. 204. Declaratinsuper modum petitæ à se glorificationis, videlicet qvod velit glorificari apud Patrem, & qvidem glorid illa, qvam habuit apud Patrem, priusquam bie mundu esset, hoc est, ab æterno, qvia ante mundi creationem nihil extitit nisi æterna & infinita Dei essentia Patri, Filio & Spiritui fancto communis. In Graco est ellipsis & trajectio: τη δόξη η είχον προ τε τον κίσμον είναι, αδρά σοὶ, hoc est, τη δόξη εκείνη ω είχη αδρά σοὶ προ τε κόσμον είναι. Posset ctiam simpliciter dici, relativum , juxta ulitatum Græcilmum, convenire casu cum antecedente nomine dola, cùm deberet convenire cum verbo sequente In verbis πρό τε του κόσμου είναι, ante mundum exillere, hocest, antequam mundus existerer, estalius Græcismus, respondens Hebræorum idiotismo, quo præpositiones infinitivis junctæ per verbum finitum in modo conjunctivo explicanda funt. Genef. 5,4. Exod. 9,10. c. 20, 20. Num. 9,17. &c. Sic ergo in hac conclusione Christus 1. propositionem five petitionem suam denuò repetit, eamqueex antecedentibus rationibus infert: Quia tua gloria & hominum falus reqvirit, ut abs te glorificer, & qvia te glorificavi, ideo denuò peto, ut me glorifices. Inest huic repetitioni singulare pathos. Christus enim hoc vult dicere: Non defugio necreculo ignimiosissimam passionem & mortem propeccatis humani generis tuo decreto sustinendam, sed hoc unicum peto, ut me glorifices, ut sub pondere peccatorum totius mundi & iræ divinæ peccatisillis debitæ me sustentes, ex morte resuscites, &ad dextram tuam colloces. TuPater, me glorisca, non est alius, quime gloriscari possit, velaque glorificari velim. Quia verò Christus in haccon-clusione propositionem repetit, eamque ex superioribus infert, exeo colligitur, uno & eodem. modo glorificandi verbum accipiendum esse in propositione vers. 1. & in hac conclusione v. 5. Qvamvis enim in verl. 1. magis respiciat ad glorie manifestationem, in hocv. 5. magis ad gloria collationem, ut superius monuimus, tamen hæc duo non sunt accipienda opposite sed subordinate, utrobique enim& gloriæ collationem & gloriæ collatæ manifeltationem à Patre suo cœlesti petit. 2. Inserit adhuca-lias petitionis suæ rationes. Promissit, qvod tehonorantes velis honorare, 1. Sam. 2,30. ergo quiate glorificavi hactenus, ac porrò etiam glorificaturus sum, etiam me glorificabis. Nihil alienum, nihil adventitium peto, sed gloriam, qvam secundum Deitatem ab æterno apud te habui , qvamque secundum humanam naturam in primo incarnationis momento per unionem personalem accepi, sed plenario ejus usu sponte meipsum exinanivi. Non enim de prima divinorum ἀυχημάτων communicatione in primo incarnationis momento Christo secundum carnem facta, sed de plenaria communicatorum ἀυχημάτων usurpatione h.l. proprièaagitur. 3. Exprimit genus gloriæ, qvodhocloco non petat finitam & creatam gloriam, qualemin sua ex mortuis resurrectione ratione glorificati

aternam gloriam petat, qvam secundum Deitatemabæterno apud Patrem habuit. Idem qvod præcipue ac proprie hoc loco non agat de gloria sua manifestatione, de ea enim principaliter egerat, v.2. ubi petierat, per Evangelii prædicationem in toto orbe se ex mortuis resuscitatum glorificari, ut Judæos & gentes ad veram veri Dei cognitionem\_ &ex ea dependentem salutarem adducere posset, sed de gloria collatione, cum non apud homines tantum, sed apud ipsum Patrem glorificari expetat, &qvidem eâ gloriâ, qvam apud Patrem ab æter-no habuit, ubi duplex repetitio meordiogi ( pis # 59) (3) & Ba (saura magnam habet emphalin. Nec tamen gloriæ manifestatio in v. 1. petita excludit gloriæ collationem, sed eam præsupponit, nec collatio gloriæ in hoc vers. 5. petita excludit gloriæ manifestationem, sed eam simul includit. 4. Declarat secundum quam naturam se glorificari petat. Manifestatio gloriæ secundum utramque naturam Christo competit, sed collatio gloriz secundum humanam tantum naturam ipli facta. Ideò Christus notanter dicit : nune glorifica me, petit ergo intempore sibi dari gloriam. Jam vero qvæin tempore Christo dantur, secundum humanam naturam ipsidantur, quæ est constans totius Antiqvitatissententia. Petit etiam, se glorificari e a gloria, quamhabuit ab æterno, videlicet secundum Deitatem. Jam verò secundum Deitatem utpote immutabilem & invariabilem semper habuit illam gloriam. Ergo non secundum Deitarem, sed secundum humanitatem gloriam illa sibi conferri petit. Christus petit hanc gloriam in præmium & consequens obedientiæ Patri præstitæ. Ergo secund im humanam naturam gloriam illam fibi dari petit, in qua passionem & mortem sustinuit. Idem probatur ex modo glorificationis & gloriæ genere. Non tam de glorificatione apud homines per prædicationem Evangelii, qvam de glorificatio-ne apud Patrem agit. Jam verò apud Patrem nonpotuit respectu divinæ suæ naturæ glorificariin\_ tempore. Ergo fecundum humanam naturam glorificari expetit. Atq; eo modo hunc locum rectè exponunt Hilarius in Psalm. 2. Athanasius serm. 4. contra Arian. ac de sulcept. human. contr. Apollinar. Basilius lib. 4. contra Eunom. Chrysostomus homil. in Joh. Cyrillus lib. 10. in Johan. cap. 9. & lib. 11. cap. 17. ut meritò scripserit Maldonatus in hunc locum: Omnes ferè, quos ego legerim autores, de gloria humane non divine nature Christum loquistatuunt, actanta vis est veritatis, ut ipse Zvinglius in comm. h.l. scripserit: Hic agitur de glorificatione bumane & assumtenature &c. Nam quatenus Deus est, hanc gloriam\_ ab aterno habuit. Nascitur ergo ex his verbis invictum argumentum pro astruenda divinæ & infini-tægloriæ communicatione Christo secundum humanam naturam facta, qvod sic habet: Gloria, qvam Christus apud Patrem ab æterno habuit, est verè divina & infinita gloria. Atqvi illam ipfam gloriam, qvam apud Patrem ab æterno habuit, fibi fecundum humanam naturam conferri petit. Ergo verè divinam & infinitam gloriam sibi secundum humanam naturam conferripetit, & qviaqvod petiit impetravit, Joh. 11. v. 42. Heb. 5,71 ideò gloria verè divina & infinita ipli fecundum. humanam naturam competit. Hanc anodeigu va-

corporis accepit, sed qvod infinitam, increatam & riis exceptionibus infringere laborant, qui divinæ gloriæ communicationem humanæ Christi naturæ derogant. Primo Augustinustract 105. in Johan. meminit quorundam, qvi hanc glorificationem. per conversionem humanitatis in Deitatem factam esse putârunt. Sed contra hunc errorem recte urget Augustinus verbum glorificandi. Si enim humananatura fuisset in Verbum conversa, non fuisset glorisicata, sed perisset in Deo. Gerson pulcrè dicit : Gloria carnem perfecit, non interfecit; extulit, non abstulit. Secundo Polanus, Tossanus & alii ex Calvinianis excipiunt. Christum hanc gloriam habuisse priusquam. mundus effet in pradestinatione, ac proinde non petere infinitam & sternam gloriam, sed finitam & creatam, gram Pater ab aterno decrevit dare bumanitati: idquè cupidè amplectuntur Photiniani, ut pater ex Socino contra Erafm. Joh. p. 80. contra Bellarm. & Wiekum p. 135. Catech. Racov. p. 76. Hæc expositio placet etiam August. tract. 105. in Joh. sic scribenti : Ad bot valet, quod ait, & nunc clarificame, id est, sicut tune, ita & nunc; sicut tune predestinatione, ita & nunc perfectione. Fac in mundo, quod apud tejam fuent ante mundum, fac in suo tempore, quod ance omnia tempora statuisti & c. Si enim de nobis dixit Apostolus, sicut elegit nos in ipfo ante mundi constitutionem, cur abhorrere putatur à vero, si tunc Paten caput nostrum glorisicavit, quando nos in ipfo, ut membra ejus essemus, elegit? Sed Tertullianus (vel potius Novatianus) in lib. de Trin. cap. 24. memorat, expositionem illam ab Arianis originem duxisse, qvi ad argumentum pro astruenda Christi divinitate ex his verbis petitum quarentes responsum ad hocse receperint latibulum, qvod ipse destruere summis laborat viribus : Nec præde-linatio (inqvit) ista dicatur, quoniam nec posita est, aut addat boc qui putant. Sedvæ est adjicientibus , quomodo & detrabentibus positum. Non potest ergo dici, quod non potest adjici. Sublatà ergo prædestinatione que non est pofita, in substantia fuit Christus ante mundi institutionem. Quoniam & fin predestinatione dicitur gloriosus, & ante mundi institutionem fuisse prædestinationem, ordo servetur, & ante bunc erit multus numerus hominum in gloriam destinatus. Minor enim per istam destinationem Christus cateris intelligitur, quibus posterior denocatur. Nam si hac gloria in pradestinatione fuit , pradestinationem illam in gloriam novissimus Christus accepit, ante enimprædestinatus Adam effe cerneretur, & Abel, & Enoch, & Noe, & Abraham , & reliqui ceteri. Nam cum apud Deum & personarum & rerum omnium ordo digestus, ante hanc pradestinationem Christi in gloria multi prædestinati fuisse dicentur. Et hoc pacto minor cateris hominibus Christus esfe deprebenditur, qui melior & major & antiquior ipfis quod, Angelis invenitur. Aut hac igitur omnia tollantur, ut Christo divinuas non auferatur, aut si bac tolli non possunt, Christo ab hæreticis divinitas propria reddatur. Repudiamus igitur Arianam hanc glossam, quæ textui penitus est contraria, quamqve ipsimet Calvi-niani contra Arianos & Photinianos disputantes deserunt, ut patet ex Francisco Junio desens. 3. de SS. Trinit. tom. 2. oper. pag. 175. Zanchio part. 2. lib. 2. de tribus Elohim cap. 5. pag. 514. & aliis. Christus absolute pronunciat, qvod gloriam illam ab æterno habuerit, hæc glossa addit, qvod in pradestinatione eam habuerit. Christus dicit, quod gloriam illam habuerit and Πατρι, nimirum, quia ab æterno erat προς του θεον,

as

apud Deum Patrem, Johann. I. verl. I. μονογειής παea τε Πατρός, v. 14, ο ων σερά τε θεε, Joh. I. v. 46. hac gloffa dicit, qvod non apud Patrem, fed in Patre, videlicet in decreto Patris, in prædestinatione eam habuerit. Nemo certe dici potest, habuisse aliquidapud Deum ab æterno, nisi fuerit apud Deum ab aterno. De nullo electorum dicit Scriptura, qvod habuerint gloriam apud Deum ante mundum conditum, cum tamen omnes electi prædestinari fuerint ad gloriam ante mundum conditum. Quæ ex Scripturis Socinus in refut. argum. Eralmi Joh. p. 84. adducit, ut probat verba apud Te destinationem innuere posse, facilem habent explication nem, qvia 1. Joh. 1. v. 2. de Christo agitur, in reliqvislocisHebr. 10,34. Joh. 3, 15. nonhabetur maga sed er. In prædestinatione simul sunt creatio mundi & glorificatio Christi. Sed Christus petit il-lam sibi dari gloriam, qvam habuit antegvam esset mundus. Quo sensu Christus petit sibi gloriam dari in tempore, eo etiam afferit, fe gloriam habuisse. apud Patrem, antequam mundus esset, est enim utrobiq; éadem phrasis, δίξασον με ωθα σεαυτώ τι Soly " axov as z ooi. At Christus petit sibi gloriam in tempore dari per realem communicationem. Ergo etiam ab æterno habuitillam gloriams per realem communicationem. (Modus tamen communicaionis variat, quia secundum divinama naturam communicata est à Patre Christo gloria. per aternam generationem, secundum humanam naturam illi eadem gloria communicata est per bypostaticam unionem & ad dextram Patris exaltationem) Socinus d. l. urger, qvod 2. Timoth. 1. v. 9. gratia nobis dicitur esse data in Christo ante tempora secularia, cum tamen tunc minimè essemus. Sed Apostolus nequaquam dicit, nos vel gratiam vel gloriam apud Deum babuisse ante tempora lecularia, sed gratiam Dei nobis datam effe inChristo, juxta divinam suam naturam ab æterno apud Patrem existente, & Mediatore ante tempora secularia constituto. Maxima ergo inter hunclocum & dictum illud Apostolicum occurrit diversitas. Hîc agirur de unigenito Dei Filio, qui est in sinu Patris, Johan. 1. V. 18. est poroyeins & Sa Hareos v.14. est unum cum Patre, Joh. 10. v.30. illic verò de hominibus, qui in tempore in filios Dei adoptantur. Hic absolute & simpliciter Christus dicit, se a-pud Patrem gloriam babuisse antequam mundus esset; illic verò Apostolus gratiam ante tempora secularia nobis datam effe, dicit nat idizu neodeow, quæ manifelta prædestinationis descriptio, προγνώσεως ac προορισμέ nomine alibi expositæ, Rom. 8, 29. Eph. 1. v. s. 1. Petr. 1. v. 2. eandemq; gratiam per illumi nationem Salvatoris nostri Jesu Christi dicit esse in tempore manifestatam. Urget etiam illud, qvod Rom. 8,30. illi a Deo glorisicati dicuntur, qvi destinatione tantùm gloriam à Deo sunt adepti, qvod dicimur id habere, qvod nondum reipsâ habemus, sed nobis tantum decretum est, 2. Cor.5,1. Hebr. 10,34. 1. Joh. 3. v. 15. fed qvilibet videt, in nullo horum locorum dici, qvòd vel gratiam vel gloriam apud Patrem ante mundum conditum habuerimus. Tertiò quidam excipiunt, Christum petere gloriam, quam secun-dum divinitatem ab aterno habuit, non quod eandem omnino aut equalem, sed quod similem petat, ut sicut ab aterno quatenus Deus fuit immortalis vitam habens in seipso, Johan. 5. v.26. & indextra ejus sedens, ita secundum hominem immortalis efficeretur, & ad dextram Dei exaltare-

tur. Resp. imò verò non similem, sed candem o. mninò gloriam petit, qvia gloriam, quamaba. terijo apud Patrem habuit, petit, inde notanter dicit, Luc. 24, 26. qvod per passionem intraverit ingloriam, hoc est, quamunigenitus à Patre ab aterno habuit, Johan. 1. v. 14. ac hoc loco ratione huma. nitatis glorificari petit, non gloria aliqva limili vel aliena, quæforis accedat, sed claritate eadem, qvam ut Verbum reipsahabuit ante mundum conditum & claritate propria, quam ut Deus ab ater-no habuit. Lyranus in h. l. Illius gloria, quam habeoaternaliter tecum secundum divinitatem, fac participem, naturam mortalem, quam assumsi propter hominum salu. tem. Calvinus ipse in h. l. Declarat , se nibil adventitium petere, sea cantum ut appareat talis in carne, qualis fuir ante conditum mundum : vel fi clarius malis, ut divina majestas, quam semper babuerat, nunc refulgeat in persona Mediatoris & in carne hominis quam induerat. Quanto quidam eò confugiunt, quod Christus petat gloriam, Mediatoriam, que non sit gloria Dei essentialis, sed proxima divinæ G essentiali gloriæ, gloriam rerum creatarum omnium longë exsuperans. Polanus in syntagm. lib. 2. cap. 31. pag. 190. Resp. ea verò non est divinainferior, sed qvia opera Mediatoris sunt divina, ideò ad partes officii Mediatorii exequendas requiritur virtus & gloria divina, qvæ Christo Mediatorisecundum divinam naturam competit effentialiter, fecundum humanam naturam personaliter. Ut inter Deum creatorem & creaturas nullum datur medium, ita inter gloriam divinam infinitam, & gloriam creaturarum finitam nullum dari poteftmedium. Adde, qvod gloria Mediatoria etiamante has preces Christo fuerit data, qvorsum ergo eam jam demum sibi dari peterer? Quintò quidam perglorificationem, qvam Christus petit, nihilaliudintelligendum effe dicunt, quam gloria, qua fecundum Deitatem Christo competit, manifestationem. Maldonatus in h. l. Nibil absurdi sequi video, si de divina etiam natura, aut communiter de persona Filiatramque naturam complestente hunc locum interpretemur. Si enim absurdum non est, ut Pater quatenus Deus à Filie glorificetur, dum ejus gloria per Filium hominibus declaretur , cur absurdum erit , ut eadem mtione à Patre Ellist glorificetur? Resp. non excludimus ab hac petitione gloria manifest ationem, sed dicimus, eam in Christo prasupponere gloria collationem, de qua proprie& principaliter hic agi, oftendit meordiogir pic apud te ipsum. Dixerat Christus, ego te Patrem glorificavi super terram; hic ergo subjicit, glorifica me tu. Pater, apudte ipfum. Ergo distingvit inter modum glorificationis, quâ Patrem super termm glorificavit gloriamipsus hominibus manifestando & illius glorificationis, quâ apud Patrem petit glorificari per realem gloria collationem, videlicet per exaltationem ad Dei dextram. Augustinustract. 105. in Johan. Hic ejusdem glorificationis expositus est modus. Dicendo enim clarificari à se Patrem super terram, se autem à Patre apudeundem Patrem , modum profecto utriusque clarificationis o. stendir. Ipse quippe Patrem clarificavit super terram cum gentibus prædicando: Pater verð ipsum apud semetipsum ad dextram fuam collocando. Sextò weoodiopio por 4pud temetipsum variis modis explicant. Dionysius in hunc locum : apud scipfum , boc eft , vere ficut bonum O justum videtur in oculis tuis, (rectius tamen paulò post addit: vel in paeria collocando me super omnem principatum.) Salmeron: Apud teipsum ; ne quis putet,

eum gloriam mundi quarere, da mili gloriam consistentem incommendatione tua, apud Deum siquidem commendatur & glorificatur per fidem, apud alios verò hec commendatio parvipenditur. Alii hoc modo: apud te upfum, hoc est, per devinam tuam potentiam. Alii sic: Apud temetipsum, ne quis putet, eum alienam gloriam invadere, apemadmo-dum diabolus & primus homo fecenant. Alii ellipsin statuunt: Apud teipsum, scilicet existentem Deum, ut sic non ad verbum δέαζον, sed ad pronomen με verba illa referantur. Socinus contra Eralm. Johan. pag. 92. Petit sut gloria, quamipfi daturus erat, effet folida S vent gloria, adeo ut etiam apud ipsum Patrem sive in ipsius Patris conspectu gloria esset. Sed nihil horum assequitur vim & emphasin hujus phraseos. Repetimus ergo argumentum superius propositum. Quo sensu Christus dicit, se apud Patrem habuisse gloriam, antequam mundus effet , eodem sensu petit , se apua Patrem glorificari. Jam verò Christus dicit, se apud Patrem habuisse gloriam ante mundum conditum sensueo quod verè & realiter juxta Deitatem divinæ gloriæ fuerit consors. Ergo etiam petit, se ejusdem gloriæ divinæ secundum humanam naturam consortem & participem reddi. Referri hûc potest locus parallelus , Johann. 13,32. Deus glorificabit eum co eaure, in semetipso, de quo in cap. 172. Harm. egimus. Septimò quidam excipiunt, in persona Christi esfe subsistendum, nec qværendum, secundum qvam naturam glorificari expetat. Polanus d. l. Christus non carni, sed sibipetit gloriam. Jansenius in cap. 136. Harm. Christus precatur sibi homini omn ino eandem dari claritatem & gloriam , quam quatenus Verbumreipla habuit ante mundum, non quod humanitasChrificius gloria esset capax, sed quod sua persona, qua jam si-mul ent Deus & homo, vellet in humana etiam natura dari eam gloriam, quam eatenus tantum habuit in divina natura, hoc est, ut qui hactenus solum, quatenus Verbum, habuit gloriam divinitatis, jam eandem etiam haberet quatenus Verbum caro, aut quatenus homo Deus. Resp. Quecunque personæ Christi tribuuntur, aut secundum utramque, aut secundum alterutram naturam, divinam scilicet vel humanam, Christo competunt. Sed datio illa gloriæ in tempore non fecundum divinam naturam Christo competit, alias non eslet abæterno ejusdem gloriæ & essentiæ cum Patre. Ergo secundum humanam naturam ipsi competit. Ea enim ut τωος άζεως τε λόγε in ipfa unione verè particeps suit facta, ita qvoq; in collocatione ad dextram Dei divinæ & infinitæ gloriæ verè fuit consors reddita. Confer Exeges. de person. Christi S. 208. Disput. 2. de gloria Dei S. 14. Octavò quidam excipiunt, Christum gloriam, quam sibi dari petit, habuisse apud Patrem, prius quam mundus sieret, non in se sed in sua causa, nempe in divina claritate, ex quatangvam ex fonte profluxerit illa claritas, qva Christus secundum humanam naturam in tempore fuit glorificatus, Gretferus tom. 2. defens. Bellarm. p. 197. Resp. Christus absolute & simpliciter dicit, segloriam apud Patremab aterno habuisse: Gretserus de suo addit, quod eam habuerit in divina claritate tanquam in suas causa. Christus dicit, se habuisse gloriam apud Patrem: Gretserus hoc ita pervertit, quod habuerit gloriam in Patris claritate. Christus dicit, se habuisse gloriam & Harei: Gretserus hoc ita accipit, acsi dictum esset & Mareos, quæ phrasis originem significare posset, sicut Johann. 1. vers. 14. di-Citur: Vidimus gloriam ejus "gloriam qvasi μονογενές Harm. Tom. III. vel Gerhard. Contin. pars tert.

தைவ் Патео́s. Denique quidam excipiunt, Chrifrum hic orare pro corpore fuo mystico, videlicet pro credentibus, ut ipsi in capite suo glorisseentur, ac silii Dei Tvita aterna haredes essiciantur. Resp. Christus in tertia demum hujus admirabilis orationis parte pro membris mystici sui corporis orat : in hac verò prima parte pro sui glorificatione preces fundit. Non negamus, fructum hujus glorificationis, quam Christus petit, in credentes tangvam vera & viva mystici sui corporismembra redundare, interim discrimen manet inter gloriam, qvam-Christus sux carni petit, & intergloriam, qvam credentibus petit, illa est infinita & increata, hæc vero finita & creata, unde etiam in oratione pro credentibus non dicit : Pater , volo , ut, ubi sum ego, & illi mecum fint, ut eandem mecum habeant gloriam, sed, ut videant gloriam meam, quam dedisti mihi, sicut etiam, Apocal. 3. V. 21. inter thronum Dei Patris & Christi, hocest, inter illum thronum, in gvem Pater cœlestis Christum collocavit, & interillum thronum, in quem Christus electos collocat, manifeste distingvitur. Perstat igitur immotum ac fixum, qvod Christus hoc loco non membris, sed sibi capiti; non utrique, nec divinæ, sed tantum. humanæ suæ naturæ gloriam petat;nec humanam, vel Angelicam, sed divinam gloriam, quâ Patrem in ministerio suo glorificavit, & qvam apud Patrem abæterno habuit; nec gloriæ illius tantummodò manifestationem, sed realem collationem expetat. Rupertus putat, Christum hoc petere, ut humanitas ipsius cumVerbo copulata eadem λατρώα adoretur, qua ab aterno debetur divinitati. Quæ explicatio vera qvidem est, sed non plena, qvia adoratio illa realem gloriæ divinæ communicationem inChristo homine præsupponit. Colligitur ergo exhis verbis, 1. Christum esse verum& aternum cumPatre Deum, acdistinctam à Patre personam, quia ante conditum mundum nihil aliud fuit , qvam Deus, & quia, ante conditum mundum apud Patrem habere gloriam, utrumque prælupponit, ratione essentiæ cumPatre esse unum, & ratione personæ esse ab eodem distinctum. Declaratur ergo his verbis, qvid fit, cognoscere Mediatorem nostrum Jesum Christum esse à Patre missum, in qua cognitione vitam æternam consistere. Christus in vers. præcedente 3. dixerat, videlicet quod cognoscendus sit mediator non tantum homo, sed in personæunitate verus Deus, qui ante conditum mundum, hoc est, ab æterno apud Patrem suerit, Johann. 1. v. 1. Tertullian. de Trinit. cap. 24. p. 620. Si homo tantummodo Christus, quomodo dicit: Et nunc honoristicame gloria, quam habebam apud te, priusquam mundus esset? Si antequam mundus esset, gloriam habuit apud Deum, S claritatem tenuit apud Patrem, ante mundum fuit. Nec enim habuisset gloriam, nisi ipse priùs fuisset, qui gloriam posset tenere. Nemo enim habere aliquidpoterit, nist ante ipse fuerit, qui aliquidtenet. Sedenim Christus habet gloriam ante mundi institutionem. Ergo ante institutionem mundi fuit, Nisi enim ante institutionem mundi effet , ante institutionem mundi gloriam habere non posset, cum ipse non esset. Sed enim bomo gloriam. ante mundi institutionem habere non potuit , qui post mundum fuit. Christus autem habuit, ante mundun. igitur fuit. Non igitur homo tantummodo fuit, qvi ante mundum fuit. Deus est igitur, quoniam ante mundum fuit, & gloriam ante mundum tenuit. Cyrillus lib. 12. The-ZZZZZZ

vel

er-

lu.

in 4

em

ur e-

m

u-

4

43

te

ŀ

## HARMONIÆ EVANGEL.

fauri cap. 13. Nihil potest habere gloriam Dei, nec ullius gloria Dominus appellari prater Deum. Non enim mentiri potest Spiritus veritatis, per quem Pater in sanctis Prophetis locutus est, dicens: Gloriam meam non dabo alteri. Bernhard, ferm. 76. in Cant. Non folum Pater clarificar Filium , sed & Filius clarificat Patrem , ne quis dicat, Filium minorem Patre, quasi à Patre clarificetur, cum & ipse clarificet Patrem dicente Filio : Pater, clarifica Filium tuum , ut Filius tuus clarificet te. Sed forte adbuc submittendum putes, Filium, quod quasi inglorius videatur, à Patre recipere claritatem , quam demum Patri refundat. Audi quia non est ita. Clarissca me , inqvit , es claritate , quam habui priusquam mundus fieret apud te. Si ergo claritas Filii posterior non est, utpote que ab eterno est, ex aquo se clarificant Pater & Filius. Et si ita est, ubi Patris primatus? aqualitas profecto est, ubi coaternitas, & usque adeo aqualitas, ut una sit claritas amborum, sicut ipsi unum sint. 2. Christo secundum humanam naturam data estilla ipsa gloria, qvam secundum divinam fuam naturam ab æterno apud Patrem habuit, ac proinde gloria verè divina & infinita, Johann. 1. v.14. Vidimus gloriam ejus quasi unigeniti à Patre. Gloria unigeniti à Patre est gloria verè divina & infinita (qvia éshoc loco non est similitudinis, sed veritatis & confirmationis.) Jam verò gloriam illam viderunt Apostoli, tùm qvia humanam Christi naturam, quæ illius gloriæ per unionem personalem verè & rea-liter particeps facta est, viderunt, 1. Johann. 1. v. 1. tum quia radios hujus gloriæ in miraculis à Christoeditis, Joh. 2. v. 11. & in transfiguratione 2. Pet. 1. vers. 17. viderunt. Utique ergo Christo secundum humanam naturam gloria verè divina & infinita est data. 3. Ut Filius Dei propter nos & in nostrum commodum homo factus est: ita propter nos & nostrum commodum glorificatur, ut

per ipsum æternæ justitiæ, vitæ & gloriæ participes reddamur. Sicut propter nos sponte suscepit pas, sionis & mortis ignominiam : sic propter nosin fummam evectus est gloriam. 4. Ut Christuscaput nostrum orat: ita qvoqve nos utpote verai-psius membra orare oportet, ut Deus in nobisse glorificet, Qvod enim Christo gloriam Patris fiji tempore ministerii sui quærenti accidit, idemetia nobis in mundo obtingit, ut, quiaDeum confessio, ne & propagatione Evangelii glorificamus, ignominia in mundo afficiamur, rogandus igitur Deus, ut gloriam Verbi ac nominis sui ipsemet afferat. 5. Quando ignominia obruimur , oculos cordis nostri elevemus ad gloriam in Christo ante tempora secularia nobis paratam. Matth. 25. vers 34. Rom. 8. vers. 29. Ephel. 1. vers. 4. &c. 6. A solo Deo, qui est Deus gloria, Actor. 7. v. 2. gloriampe. tamus, gloria apud homines lubrica est & momen. 7. Tunc verò à Deo glorificari rectè petimus, qvando cursum vocationis nostra consummavimus, ac Deum obedientianostra glorificavi. mus. Cyrillus libr. 11. in Johan. cap. 17. Opereno. stroconsummato ad libertatem filiorum Dei perdutti à glorificato Deo gloriam repetere audebimus. 8. Denique evidens hoc loco habetur testimonium, qvod mundus non extiterit ab æterno. Simon. de Caffia libr. 12. cap. 16. In hoc verbo confunduntur Philosophi, illi duntaxat quos sides creatoris prateriit, & qui mundumeternum ponere prasumserunt, cum aperte dicat, antequam fieret mundus. Igitur si factus est mundus non est eternu, sed novus. Concludimus pericopen hanc primam talivoto:

Aterna, bone Christe, mihi da gaudia vita, Namque Pater summus me tibi , Chrifte , dedit.

## Pericope secunda.

- V. 6. ΈΦανέρωσά σε το ονομα τοις ανθρώσοις ες δέδω- V. 6. Manifestavi nomen tuum hominibus , quos dedisti κάς μοι έκ τε κότμε. ζοι ήταν και έμοι αυτές
- δεδωκας, κώς τον λόγον σε τετηρήκασι. monem tuum servaverunt. 7. Νον εγνωκαν ότι σάντα όσα δεδωκός μοι , παρά σε 7. Nunc cognoverunt , quodomnia , quacunque didisti
- 8. Ότι τα δήμαζα α δέδωκάς μοι , δέδωκα αὐτοῖς κά αύτοι έλαβον, κὰς έγνωσαν άληθῶς, ότι παρὰ σε έξηλθον, κάμ επίσευσαν ότι συ με άπεςειλας.
- 9. Έγω περί αὐτῶν έρωτῶ : ἐ περί τἔ κόσμε έρωτῶ,ἀλλα περί ων δέδωκας μοι, ότι σοί είσι.
- 10. Καιτά έμα πάντα σα έςι, και τα ζά έμα και dedica Chai en autois.
- 11. Καὶ οὖκ ἔτι εἰμὶ ἀν τῷ κόσμῳ, κὰ ἔτοι ἀν τῷ κόσμῳ 11. Εt jam non fum in mundo, & ii in mundo funt, ਓ 🙌 είσι και έγα τρός ζε έρχομαι. Πάτες άγιε, τη-επζου durks το το δυόματι σε, ους δεδωκάς μοι, ίνα ώσιν εν καθώς ήμες.
- 12. ὅτε ήμην μες αὐτῶν ἐν τῷ κόζμω, εγω ετήρεν αὐ- 12. Cum essem cum eis in mundo, ego servabam eos in noτες ἐν τῷ ὀνόματί ζε ἀυς δεδωκάς μοι εφύλαζα, mine tuo: Quos dedisti mibi, custodivi, & nemocx και έδεις εξ αυτών απώλετο, εί μη ο μος της Σοπολલંας 'ίνα ή γεαφή ωληςωθή.
- 13. Νου δε πρός σε έρχομαι, καιταίζα λαλώ ου τω κόσμω, ίνα εχωσι τίω χαράν τίω εμήν ωεωληρωμε-
- 14. Έγω δέδωκε αυτοῖς τον λόγον σε, κὰι ὁ κόσμι ε- 14. Ego tradidi eis fermonem tuum, & mundus eos edio μίσησεν άυτες, ότι ούκ είσιν έκ τε κόζικ, καθώς έγω ούκ είμι έκ τε κόζμε.

- mihi de mundo : tui erant , & mihi eos dedisti , & ser-
- mibi, abste funt:
- 8. Quiaverba, que dedisti mihi, dedi eis: S ipsi accepe runt, & cognoverunt verè, quod àte exivi, & crediderunt, quod tu me misisti :
- 9. Egopro eisrogo: non pro mundo rogo, sed proiis, quos dedisti mibi, quia tui sunt.
- 10. Et mea omnia tua sunt , & tua mea sunt : & glorifcatus sum in eis.
- adtevenio. Pater sancte, servaeos in nomine tuo, quos dedisti mihi, ut sint unum sicut nos.
- eis periit , nisi filius ille perditus : ut Scriptum compleretur.
- Nunc autem ad te venio, & hec loquor in mundo, ut babeant gaudium meum impletum in semetipsis.
- habuit, quia non funt de mundo, sicut ego non sum de

va रम्भूमणमूड वेग्रहेड हम रहे क्वामुहहै.

16. Έκ τὸ κότμε οὐκ εἰτὶ , καθώς εγώ εκ τε κόζμε 16. De mundo non funt, sicut ego non sum de mundo. oux eini.

Andda Est.

ai-

(c

10us,

dis

m-

14.

vi-

10-

ri-

n-

or. illi

4-

165,

ifti

De-

di-

205

ifi-

09

10-

ex

m-

ut

tio

εξλα άυτες είς τον κόσμον.

τοι ωσιν ηγιασμούοι ον άληθεία.

V. 15. Oun รัฐพรตั, แล สังกุร ลับริธัร ลัก รัช หอังนุษ , ลำนั่ น- V. 15. Non rogo, ut tollas eos de mundo, sed ut serves eos è malo.

17. Aylagov autes cuth angela ou to hoy @ o oos a- 17. Sanctifica eos per veritatem tuam : fermo tuus veritasest:

18. Καθώς εμε απέστλας eis τον κόσμον, κάγω απέ- 18. Sicut me missis in mundum , ita & ego misseos in mundum.

19. Και υπέρ αυτών εγώ άγιαζω εμαυτόν, ίνα κὰι ἀυ- 19. Et pro eis ego sanctifico meipsum, ut sint & ipsi sanctificatiper veritatem.

## Exegesis bujus pericopes.

En. 48. v. 15. & 16. de Jacobo Patriarcha com-Imemoratur, qvod nepotibus suis Josephi filiis Ephraimo & Manaslæ morti jam vicinus hisce verbis benedixerit : Deus, in cujus conspectu ambulaverunt Patres mei Abraham & Isaac , Deus , qui pascit me ab adolescentia mea usque in prasentem diem. Angelus , qui eruit me de cunctis malis, benedicat pueris istis & vocetur super eos nomen meum, nomina quoque Patrum meorum, Abraham & Isaac, & crescant in multitudinem super ternm. Pari ratione Christus in hac pericope pro dilectis suis Apostolis orat, cum jamjam mortem aditurus esfet. Potest autem collatio inter fa-dum Jacobi Patriarchæ & Christi institui 1. miione subjecti sive causa efficientis. Apud Mosen benedictionem illam nepotibus suis precatur sanctus Patriarcha Jacobus, qui, ut in aliis compluribus, ita qvoqvehacin parte figuram gessit Salvatoris nostri, siqvidem Patriarcharum & Prophetarum in Vet. Testam. non cantum lingua, sed etia pita fuit Prophetica, ut loqvitur August. lib. 22. contra Faustum cap. 24. Christus est, de quo merito possumus dicere: Ecce plus quam Iacobus boc loco, Matth. 12. verf 41. Jacobusea ratione benedixit nepotibus, us manum suam dextramponeret super caput Ephraim natu minoris 4 sinistram veròsuper caput Manasse, qui major natu erat, ut sic crucem manibus suis formaret, unde notanter de ipso dicitur in textu Hebræo, fecit intelligere manus suas, hoc est, sciens ac prudens data opera manus suas ita direxit. Quid verò per hanc crucis formationem decuffatis manibus factam aliud denotatur, qvam qvod Jacobus benedictionem nepotibus preceturabeo, qvi in cruce aliquando manus suas erat extensurus, per quem utpote Mediato-rem omnis benedictio ad nos descendit, qui per Jacobi Patriarchæ manus ac vocem Ephraimo ac Manassæ benedixit? Tertullian, lib, de Bapt. cap. 8. p. 222. Jacob manibus transversim in se obliquatis benedixit, ut Christum deformantes jam tunc portenderent benedictionem in Christum futuram. Idipsum adhuc clarius patetexeo, qvod Deo, à qvo benedictionem precatur, conjungit Angelum, ubi non intelligitur Angelus aliqvis creatus, sed increatus Angelus, videlicet ipse Dei Filius, quia præfigitur illius nomini n Haiediah, ut non vulgaris aliquis Angelus, sed toto genere reliqvis sublimior intelligatur, tribuit illi honorem invocationis, ac eadem beneficia ab eo petit, qua à Deo, eundemque in opere benedictionis individuo nexu & aqvali gradu cum Jehovah conjungit. Tertulliun, vel potius Novatianus lib. de Trinit. cap. 20. pag. 632. nus ponit figuram & formam futuram passionis ostendens. Nemo igitur Christum sicut Angelum non dubitat disere, Harm. Tom. III. vel Gerhard. Contin. pars tert.

ita etiam Deum hasitet pronunciare, cum bunc eundem & puerorum borum benedictionem per Sacramentum pas-fionis digestum in figura manuum & Deum & Angelum inselligat invocatum fuisse. cap. 27. pagin. 645. Usque adeo cundem Angelum ponis , quem Deum dixerat , ut singu-lariter in exitu sermonis sui posuerit personam , de qu.1.3 loquebatur dicendo, benedicat pueros hos. Si enim alterum Angelum voluisset intelligi , plurali numero duas perfonas complexus fuisset, nunc unius persona singularem numerum in benedictione deposuit, ex quo eundem Deum atque Angelum intelligi voluit. Sed enim Deus Pater accipi non potest, Deus autem & Angelus Christus accipi potest, quem, ut bujus benedictionis autorem & transversas super pueros manus Jacob ponendo significavit, quasi Pater illorum effet Christus. Confer oninino Athanas. orat. 4. Contra Arian. p. 260. ubi multis argumentis confirmat, per hunc Angelum intelligendum esse Christum. Qvemadmodum ergo Jacobus à Christo benedictionem nepotibus suis precatus est, imò Filius Dei utpote æternus Mediator, per qvem & propter qvem omnia beneficia à Patre cœlesti nobis obtingunt, mediante Jacobi voce & manibus, pueris his benedixit: sic idem hoc loco in assumta carne pro dilectis suis discipulis orat, iisque benedicit. 2. Ratione ipsius actus siverei. De Jacobo dicitur, qvod benedixerit suis nepotibus, non vulgari scilicet sed solenni & Patriarchali modo. Hæc folennis benedictio nihil aliud fuit quam efficax precatio, per quam omnis generis bona ipsis à Deo impetravit. Christus hoc loco orat pro discipulis, sed hæc oratio nihil aliud est quam efficax benedictio, in cujus rei lignum Christus in cœlos jamjam ascensurus elevatis manibus Apostolis benedicie, orationis hujus fructum ipsi applicans, Luc. 24. vers. 50. 3. Ratione objecti. Jacobus benedicit nepotibus luis Josephi filiis, unde notanter de ipso dicitur, qvod Josepho silio suo, hoc est, filiis suis ex Josepho natis benedixerit. Christus pro discipulis suis orat, quos paulò antè filiolos fuos vocaverat, Johann. 13. vers. 33. qvibus promiserat, se non relicturum ipsos orphanos, cap. 14. V.18. Per illos, qvibus Jacobus benedicit, propaganda erat tota Vet. Testam. Ecclesia, unde Jacobus inhac Testamentaria sua dispositione mandat, ut vocetur super ipsos nomen suum, idest, ut censeantur inter duodecim Patriarchas, ac filii iplius dicantur, ac si ex ipso essent geniti. Per hos, pro quibus Christus hoc loco orat, propaganda erattota N. T. Ecclesia, non qvidem carnali generatione, sed Evangelii spiritualis illius seminis prædicatione, unde tota triumphans beatorum Ecclesia præsiguratur in 24. Senioribus, Ap. 4, 4. c. 5, 8. nimiru quia à duo-ZZZZZZ 2

decim Patriarchis in Vet. & per duodecim Apostolos in Nov. Test. suit propagata. 4. Ratione materia sive illius, quod peritur. Jacobus precatur nepotibus suis,ut vocentur super eos nomina Abrahami, Isaaci & Jacobi, & crescant in multitudinem super terram, id est, ut nominentur Patriarchæ, à qvibus ampla posteritas, imò tota Vet. Test. Ecclelia descendat. Christus orat pro Apostolis, ut Pater eos servet in nomine suo, ac sanctificet in veritate, id est, ut conservet eos in\_ agnita Evangelii veritate, & faciat idoneos miniftros N. Test. ut sic ipsorum ministerio tota N. T. Ecclesia colligatur, acspirituales filii longe plurimi generentur. 5. Ratione forma. Jacobus in sua bene-dictione grato pectore celebrat beneficia à Deo sibi præstita, quod paverit se ab adolescentia sua in præsentemusque diem, & de cuntismalis eruerit: Christus in sua oratione itidem celebrat Patris sui cœlestis beneficia, qvod dederit sibi potestatem omnis carnis, qvod dederit sibi certos de mundo homines, qvos in schola sua informaret suturos Evangelii in toto orbe præcones &c. 6. Ratione adjuncti temporis. Jacobus jam moriturus benedicit Josephi filiis: Christus jam morti vicinus orat pro dilectis suis Apostolis. De hac ardentissima Christi pro Apostolis oratione agitur in bac secunda pericope, cujus partes sunt duæ. Prior exponit petitionis rationes, propter quas Christian salicite pro Apostolis oret. Posterior i-psammet petitionem, qvidnam Apostolis suis à Patre cœlesti morti jam vicinus precetur.

Rationes, propter quas pro Apostolis Christus orat, distribui possunt in tres classes. Quædam enim desumtæ sunt à persona Patris cœlestis, qvædam à statu & conditione Apostolorum, que dam à persona ipsius Christi. Ut enim in prima perscope five primo petitionis hujus membro Christus tria produxitargumenta, quibus glorificationem sui à Patre petiit, qvorum primum petitum suit à gloria Patris calestis, ac proinde à persona Patris calestis, alterum à salute hominum, tertium à fideli administmtione officii à Christo in terris peracti, ac proinde à perfona ipsius Christi, ita qvoq; in hac secunda peri-cope sive secundo mirabilis hujus peritionis membro Christus eodem ordine progreditur, acrationes suæ pro Apostolis orationis ita disponit, ut primo à persona Patris, mox à statu & conditione Apostolorum, ac tandem à sui ipsius persona argumenta formet. Prima classis rationum desumitur ab eo, qui or atur; secunda ab iis, pro quibus oratur; tertia ab eo, qui orat. Rationes à persona Patris cœlestis petitæ sunt duæ. Prior à nominis paterni manifestatione. Posterior à propria Patris calestis possessione.

nomen tuum hominibus, quos dedisti mihi de mundo. Jansenius, Maldonatus, Salmeron, Aretius & alii statuunt, hunc versiculum sextum, ut & duos seqventes ad primam orationis partem adhuc pertinere, ac secundam illius partem denium in v. 9. incipere, ubi Christus dicit: Ego proeis rogo, non pro mundo 
rogo, sed pro bis, quos dedisti mihi. Argumento moventureo, qvòd Christus in his tribus versiculis exponat v. 4. præcedentem, qvâ scilicet ratione Patrem 
super terram hactenus glorisicaverit, videlicet 
manifestando nomen Patris hominibus sibi à Pa-

Prior ratio continetur in his verbis: Manifestavi

debet, ut ad primam partem nominatos tres verficulos referamus, verum potior est aliorum tumveterum tum recentiorum Interpretum senten-

tia, quod hi versiculi ad partem secundam, videlicet ad orationem pro Apostolis, fint referendi. Christus enimin illis non solum recenset, quandelitate docendi munere à Patre sibi commissoin, terris fuerit functus, sed etiam exponit, quo fructu & successu eodem functus fuerit, ac commendat Apostolos eo nomine, qvod dostrinam Evangelii fide amplexi fuerint, ac cognoverint, ipsum esse Deo millum, & doctrinam, qvam prædicat, effe divinam. At quo fine Christus discipulorum sidem & obedientiam commendat ? certe eo, utbeneficia, quæ petit, à Patre cœlesti ipsis impetret, utiq; ergo ad fecundam potius quam primam petitionis partem hæc Apostolorum commendatio est referenda. SiChrifto propositum fuisset, tantum exegesin versiculi 4. tradere, qua scilicet ratione Patrem super terram glorificaverit, de administratione tantum muneris à Patre sibi demandati egisset, non autem de ejus eventu & successu, qvia fidelitas doctoris non est æstimanda ab eventu &successu,cum qvis possit sidelissimè docendi officio sungi, & tamen apud obstinatos auditores parum proficere. Quia ergo de felicissimo muneris sui successuagit, ideo co ipío Apoítolos, apud quos prædicatio Evangelii uberrimum fructum protulit, Patri fuocalesti commendat, atq; eo qvidem fine comendat, ut beneficia, quæ petit, ipsis impetret. Priorergo petitionis ratio à persona Patris cœlestis petita, proponitur in his verbis: manifestavi nomen tuum hominibus &c. Per homines in specie hic intelliguntur Apostinctione. Describuntur enim hoc modo, quod Pater cœlessis ipsos peculiariter Christo dederit, videlic. in schola sua informandos, ut esse aliquando possent totius orbis doctores, quod sermonem Christi servaverint, qvod cognoverint, Christi doctrinam & miracula effe divinam doctrinam & divina miracula, qvod Christus in eis fuerit gloriscatus, qvod Christus cum eis familiariter fuerit conversatus, ipsosq; in Patris nomine servaverit, qvod nemo ex illis perierit nisi filius perditionis, qvodipsis præsentibus & audientibus Christus has preces recitaverit, qvod mundos eos propter doctrinam Christi fide receptam odio habuerit, qvod ad prædicandum Evangelium à Christo missi suerint. Hæc descriptionis membra simul sumta nullisaliis nisi Christi Apostolis conveniunt, ut exsequentibus manifestius patebit, ac distingvunturabillis, pro quibus Christus hoc loco specialiter orat, non folum homines mundani& impii, sed etiam reliqvi credentes, pro quibus demum in tertia hujus orationis parte Christus precatur. Inde etiam Christus non simpliciter dicir: e Paregura 08 10 ovoua de-Θρώποις: fed addit articulum, τοις αν θρώποις, qui hoc loco est quali derinos, manifestavi nomentuum urtis bominibus, illis scilicet qui jam præsentes sunt, qui hasce preces meas audiunt, pro qvibus jamo-rare cupio, hoc est, Apostolis mihi peculiariterdilectis. Illis manifestavi nomen tuum per Evangelium ex sinu tuo prolatum, Johan 1. v. 18. Nonquidem negamus, quæ de Apostolis hoc loco dicuntur, certaratione ad alios credentes, cum primis ad Ecclesiæ ministros Apostolorum in munere docendi successores applicari posse, ac proinde pro illis consequenter hoc loco Christum orare, imò quædam corum ita comparata funt, ut pluribus omnino quam Apostolis conveniant. Sic

Christus nomen Patris per prædicationem Evangelii nontantum Apostolis, sed etiam aliis auditoribus manisestaverat, nec soli Apostoli, sed etiam alii ex Judæis, Samaritanis & gentibus doctrinam. Evangelii fide receperant, interim prædicata omnia complexè ac simul sumta nullis aliis quam Apostolis conveniunt, pro qvibus præcipuè ac peculiariter hic Christus orat. Albertus emphasin quærit in voce hominum. Manifestavi nomen tuum. hominibus ratione atentibus , qui se homines ad imaginem tuam creatos exhibebant , alii enim se canes exhibebant latrantes contra me, alii porcos luxuria deditos, illis secre-ra notitia etua & sancta non commiss, Matth. 7. v. 6. Sed cum demonstratum sit, nomine hominum peculiariter hic intelligi illos homines, in quorum præsentia & pro qvibus Christus in his verbis orabat, ideo rectius dicitur, appellatione hominum Apostolos admoneri de magnitudine beneficii à Christo sibi præstiti, qvod cum ipsi qvoqve fuerint ex vulgari hominum forte, fragiles, miseri & corru-pti, singulari tamen Dei benignitate in Apostolos, idest, familiares Christi discipulos & totius orbis doctores electi fuerint. Præteritum εφανέρωσα August. tract. 106. in Joh. putat more Hebræo positum pro futuro Φαιερώσω. Si de bis (inqvit) tantum dicit discipulis, cum quibus conavit, & ad quos, antequam inciperet orare, tam multa locutus est, non pertinet boc ad illam glorificationem, qua Filius Patrem glorificat. Quanta est enim vel qualus gloria duodecim vel undecim potius innotaisse mortalibus? Si autem omnes bic intelligi voluit, etiam qui in eum fuerant credituri, ad ejus magnam, que futura erat ex omnibus gentibus , Ecclesiam pertinentibus Sc. est plane ista glorificatio qua Filius glorificat Patrem, cum ejus nomen notum facit omnibus gentibus, & tammultis generationibus hominum. Et postea. Tale est boc, good ait, manifest avi nomen tuum hominibus, quos dedistimibi de mundo, quale illud, quod ante dixerat : Egote clarificavi super terram, pro tempore futuro & illic & hic po nens preteritum. Similia occurrunt apud Chryso-fomum, Bedam, Theophylactum & Euthymium. inh. l. Sed non est verisimile, Christum hic loqvi derefutura, led præterita. Nam 1. in his verbis respicitadid, qvod dixerat v. 4. Egote glorificavi super terram. Jam verò ibi non agitur de re futura, sed de re præterita, ut superius ostendimus. 2. Rationes, propter quas pro Apostolis se orare dicit, à præsente eorum statu desumit, ut omnia, qvæ ad Apostolorum commendationem dicuntur, manifestumfaciunt. 3. Christus manifestationem per Apoltolorum prædicationem adhuc futuram distingvita manifestatione jam facta, qvando in vers. 20. demum subjungit, se orare pro credicuris per sermonem ipsorum, unde August. d. l. ipsemet addit: Sed de illis, qui jam erant discipuli ejus non de omnibus qui in illum fuerant credituri, eum dixisse, quod dixit, manifestavi nomen tuum hominibus, ea que sequentur, credibilius de monstrant. 4. In vers. ultimo hujus capitis manifeltatio jam facta & manifeltatio adhuc futura conjunguntur. Et notum feci eis nomen tuum & notum faciam. Ergo cum Christus hic loquatur de manifestatione nominis paternijam. facta, non potest nec debet illud accipi de manisestatione adhuc futura. 5. Christus duplici modo nomen Patris manifestavit hominibus, primo qvi-Harm. Tom. III. vel Gerbard, Contin. pars tert.

sui notum fecit, secundò mediate, quando per Apostolos toti orbi illud nomen manifestavit. De posteriore manifestatione hoc loco Christus nondum loqvitur, sed de priore, qvia non loqvitur de manifestatione facta per Apostolos, sed ipsis Apostolis. Nec potest contrarium ex eo colligi, quod non videatur magna gloria duodecim vel undecimpotius innotuisse mortalibus, ac (qvod secundo loco Augustinus urget) quod Christus paulo ante dixerat : Hac per proverbia locuius sum vobis, veniet tempus, cum palam an-nunciabo de Patre meo. Quod enim prius attinet, notandum, Apostolos suisse individuos Christicomites, qui familiariter cum ipso fuere conversati, qvos Christus eâ ratione instituit, & nomen Patris sui ipsis manifestavit, ut aliqvando essent totius orbis doctores, qvo modo nomen Patris aliqvibus manifestari certé magna est gloria. In persona Apostolorum Christus nomen Patris sui manifestavit toti mundo, qvia Apostoli in schola Christiinstituti aliqvando toti mundo illud manifestare debebant. Quod posterius attinet, illud qvo sensu accipiendum sit, suo loco suit expositum. Idem. Chrysostomus & eum secuti Theophylactus acEuthymius, afferunt aliam expositionem, qvod Christus loquatur de Judæis, apud quos Evange-lium in diebus carnis suæ prædicaverat, utpote minister circumcissionis, Rom. 15. v. 8. missus ad perditas oves domus Ifrael, Matth. 15. v. 24. Et sane nonnegamus, Christum non solum Apostolis, sed etiam aliis ex Judæis & gentibus nomen Patris manifestaffe, sed de hac manifestatione (ut sic loquar) generali propriè & principaliter hîc non loqvitur, sed de speciali illa manisestatione, quapeculiariter Apostolis in schola sua institutis nomen Patris manifestavit, ut constat ex reliquis prædicati membris superius enumeratis. Nec potest contrarium, colligi ex v. 20. ubi Christus dicit, se non tantum. pro Apostolis sed etiam procredituris per verbum ipsorum orare, nec ex eo, qvod Christus in hoc ipso v. 6. dicit, manifestavi nomen tuum hominibus, quos dedisti mihi de mundo, ubi per datos sibi de mundo intelligere videtur omnes prædestinatos, qvi omnibus Ecclesiæ temporibus in mundo vixerunt, & adhuc victuri sunt, vel certè omnes prædestinatos in cœtu corum, quibus Christus in propria persona Evangelium prædicavit. Quod enim prius argumentumattinet, illud optima ratione inverti potest. Christus in vers. 20. demum pro crediturisper sermonem Apostolorum orat. Ergo in hac secunda parte, que ante v. 20. terminatur, nondum orat pro omnibus credentibus, sed pro Apostolis. Qvod posterius attinet, paulò post expositum dabitur, qvinam per datos Christo de mundo propriè h. l. intelligantur. Certum igitur esto, per homines hic proprie & peculiariter intelligi Apostolos, quibus nomen Patris sui se manifestasse Christus asserit. August. d. l. emphasin statuit in voce Patris. Non illud nomen tuum (inqvit) manifestavi eis , quo vocaris Deus , sed quo vocaris Pater meus , quod nomen manifestari sine ipsius Filii manifestatione non posset. Cyrill. lib. 11. in Joh. c. 18. nomen pro gloria positum esse statuit, qvam significationem probat ex Prov. 22. v. 1. Es. 56. v. 5. Quidam per nomen Dei intelligunt ip/um Filium Dei , Verbum hypostaticum perfecte definiens Patrem. Simon de Cass. lib. 12. c. 16. intelligit de dem immediate, quando in propria persona in Ju-data prædicavit, & Apostolis ac aliis nomen Patris virtute paterna, in qua Christus se omnia dicere & ZZZZZZZ 3

facere afferebat. Quidam Deum ipsum ratione ju-. ftitiæ & misericordiæ humano generi præstitæ per nomen Dei significari putant, cum apud Hebræos nomen rei sit resipsa & vocari sit eis esse. Simplicissima expositio petitur ex phrasi Scripturæ, qvå nomen Dei dicitur, qvicqvid de Dei effentia & voluntate in verbo hominibus revelatum scitu ac creditu ad salurem est necessarium, Pf 22, 23. Narrabo nomen tuum fratribus meis (ad qvem locum propriè Christus hicrespicit, qvia loqvitur de manifestatione divini nominis Apostolis facta, quos vocat suos fratres, Johan. 20,17.) Mich. 4,5. ambulabi-mus in nomine Domini Dei nostri, id est, agnoscemus verum Deum, florebit vera de Deo doctrina ac vera\_ religio. Sic quando in oratione Dominica petimus, ut sansiiscetur nomen Dei, petimus, ut verus Deus ab hominibus recte agnoscatur, invocetur, colatur ac celebretur. Ad hanc significationem facile reduci potest ea, quâ nomen Dei dicitur ipse Deus, ut quando dicitur nomen Dei nos protegere, quando dicimur nomini Domini consteri, benedicere, pfallere & c. Item qua nomen Dei sumitur pro attributis Dei, qvin & ipsius Cyrilli expositio, quâ nomen Dei progloria divini nominis usurpatur. Quando ergo Christus dicit, manifestavinomentuum hominibus, significat 1. gvod doctrinam de Dei essentia & voluntate Apostolis sideliter exposuerit, docens eos, qvod in una Deitatis essentia sint tres distinctæ personæ, Pater, Filius & Spiritus fanctus, qvod Pater ab æterno genuerit Filium imaginem suam substantialem, eundemqve in tempore miserit, ut veram humanam naturam assumeret, inq; ea opus redemtionis perageret; qvod Filius sit constitutus Mediator in-ter Deum & homines, per qvem solum pateat hominibus aditus adDei gratiam & vitam æternā &c. 2. Quòd Patris misericordiam, sapientiam, justitiam, veritatem &c. in missione Filii ad opus redemtionis declaratam hominibus manifestaverit, atq; hac ratione Patrem glorificaverit, gloria enim Dei hæc est, ut talis agnoscatur, qvalis est in seipso & qvalem se in verbo manifestaverit. 3. Qvòd do-Arinam Evangelii ex finu æterni Patris prolatam hominibus manifestaverit, per quam solam amica & paterna Dei facies in Christo Mediatore ostenditur. 4. Quodomnia ad Patris sui gloriam retulerit, eurng; docendo, miracula operando, fanctè vivendo &c. ut sumo gradu glorificaverit. 5 Qvod Patris gloriam per corruptelas doctrinæin populo Judaico&per multiplicem gentilium idololatriam multis modis obscuratam in lucem iterum produxerit & à tenebris Judaicis atque Ethnicis ad salutarem veræ Θεωγνωσίας lucem ipsos perduxerit. Ex quo etiam apparet, qvam necellarium fuerit no-men Dei à Christo hominibius manisestari: Nam I. Dei nomen, hoc est, salutaris doctrina de essentia & voluntate Dei, non est per naturam hominibus nota, sed requiritur divina manifestatio. 2. Divina potentia, bonitas, sapientia &c. in creaturis qvo-dammodo relucet, Rom. 1,20. sed qvia per sapsum protoplastorum lux divinæ imaginis in mentibus hominum fuit extincta, & in ejus locum horribiles tenebræ successerunt, ideo ex sola creaturarum inspectione nemo potest ad salvisicam Dei cognitionem pervenire. 3. Deus salutarem sui cognitio-nem populo Israelitico dederat, sicut dicitur, Psal. 76,2. notus in Judea Deus, in Israel magnum nomen ejus. Pf. 147,19, annunciat verbum suum Jacob Sc. sed ante hic præcipuus scopus est, propter quem Christus

Christi adventum multiplices doctrinæ cœlessis corruptelæinvaluerant , doctrinade lege &de Messia erat horribiliter depravata. 4. Apudreliquas gentes immanis idololatria, furores superstitionum& supina veriDei ignorantia dominabatur, ut merito dicerentur populus ambulans in tenebris, 5 fedens in regione umbra mortis, Es. 9,1. Matt. 4,16. Qvod fi ergo Judæi & gentes ad veram divinæ effentiæ & voluntatis cognitionem per Apoltolos perducides berent, necessarium erat, ut Christus prius Apostolis nomen Dei manifestaret. Gentiles saniores habebant aliquam Dei cognitionem, quod scilicet sit, qvod unus sit, qvod sit bonus, justus, sapiens, omnipotens &c fed mysterium Trinitatis, & doctrinam Evangelii de Messia penitus ignorabant. Judæis in revelato verbo per Patriarchas & Prophetas tradita erat doctrina de Trinitate, data erat iplis promissio de Messia, Deus huic populo illustribus testimoniis sese manifestaverat ac maximis beneficiis eum affecerat, sed lux illa doctrina per Pharisaicas tenebras suerat obscurata ac penitus serè extincta. Filius Dei igitur in mundum venit, non. folum ut opus redemtionis à Patre in salutemgeneris humani sibi demandatum perageret, sedetiam ut nomen Patris sui hominibus manifestaretac veram salutaris Deograpias lucem in terrisiterum accenderet. Hæc omnia Christus mirandâ brevitate complectitur, qvando in principio sur pro A-postolis orationis dicit: Manifest avi nomen tuum hominibus, quos dedisti mibi de mundo, in qvibus verbis prinum intercessionis sux argumentum exponit. At, inqvis, quomodo possunt hac verba accommodari adrationes à persona Patris calestis petitas, propter quas Christus pro Apostolis intercedat, cum potius ad argumenta apersona Apostolorum velipsius Christi petita referenda videamur. Resp. certum est, Christum hic declarare voluisse, qvod dixerat versu 4. Ego te glorificavi super terram. Conjungenda igitur hæc verba cum illis præcedentibus, h.e. glossa cum textu, unde nasciturtale argumentum: Apud qvos manifestatione nominis fui Pater à Filio est glorificatus, pro illis merito Filius orat, & illorum curam meritò Pater suscipit. Jam verò apud Apostolos manifestatione nominis fui Pater à Filio est glorificatus. Ergo Filius meritò pro Apostolis orat & Pater merito Apostolorum curam suscipit. Majoris connexio pendet exmanifestationis side, ideo enimFilius glorisicavitPatrem apud Apostolos nominis sui manifestatione, ut per Apostolos gloria nominis paterni postmodum toti mundo manifestetur, ex qvo apparet, primum hoc intercessionis argumentum ex eodem fonte petitum esse, ex qvo primum orationis pro suiglorificatione argumentum Chaiftus desumserat, videlicet à gloria sive glorificatione Patris, qui fuit fummus & principalis scopus Christo in omnibus propositus. Principium & primus quasi gradus paternæ glorificationis erat informatio eorum, per qvos Pater debebat in toto mundo glorificari & nomen ejustoti orbi innotescere, qui propterea dicti funt lux mundi, Matth. 5, 14. qvod luce Evangelicæ prædicationis mundi tenebras dispellere debebant. Meritò igitur Christus primum petitionis pro Apostolis argumentum à manifestatione divini nominis Apostolis facta, idest, à glorisicatione Patris apud Apostolos, per quos posteaintoto orbe glorificari debuit, desumere voluit. Atq;

asserit, videlicet ut probet se meritò pro Apostolis orare ac Patrem cœlestem meritò eorum curam. suscipere. Secundario in his verbis 1. Christus explicatprioremoperis à Patre sibi commissi parten videlicet fuum in docendo ministerium sive Evangelicam prædicationem, qvod Apostolis & (aliis) tradiderit doctrinam Evangelii ac instituerit ministerium, per qvod Ecclesia in terris colligatur, à qua Pater in hac & futura vita celebretur. Sic ergo explicat verbum glorificandi in v.4. usurpatum. 2. Quia tempore ministerii Christi multi in terris erant, qui nomen Patris per doctrinam & miracula Christi ipsimanifestatum agnoscere noluerunt, Matth. 23, 36.Act. 10,37. ideo qvod generaliter prius dixerat, seglorificasse Patrem super terram , illud sic explicat, qvod manifestaverit nomen Patris hominibus sibi à Patre datu. Sicergo exponit neordiogio pio super terram in eodem v. 4. 3. Ostendit, pro qvibus peculiariter hic orare velit, videlicet pro Apostolis qvibus in. scholam suam receptis ac in familiare consortium ascitis nomen Patris manifestaverit, perinde ut et-iam in principio tertiæ partis ostendit se rogare pro credituris per Verbum Apostolorum. 4. Repetit, qvod de officio suo fideliter administrato dixerat rogaturus Patrem ut cœptum opus feliciter consumare velit. 5. Postqvam exposuerat duos modos, qvibus Patrem glorificare velit, videlic, vitam æternam electis dando & opus redemtionis confuniando, jam tertium addit modum, qvod Patrem glorificaverit nomen ejus hominibus manifestando, Colligitur autem ex his verbis, 1. Omnes homines per natura ignorantia nominis divini laborare, idest, destitui falutari & falvificaDei cognitione, Eph.4,18. unde vocantur tenebre c.5,8. Qvodsi enim per lumen naturæ ad salvisicam Dei cognitionem aspirare posfent, qvorsum opus fuisset Filium Dei ad manise-standum nomen Patris è cœlo descendere? 2. Per Christum nomenDei fuit hominibus manifestatu, idest, salutaris doctrina de Dei essentia & voluntate exfinu Patris cœlestis prolata, Joh. 1, 18. Filius Dei fuit quidem ab initio divinæ voluntatis interpres, persona illa, per qvam Deus cumPatribus πολυμερως ac σολυτρόσως locutus est, præcipuè tamen nomen Patris manifestavit, quando homo factus docendi munere in terris fungi voluit. Heb. 1,1. 3. Arguithoc eximiam ipfis Φιλανθεωσίαν falutis humanæ cupidissimam & ardentissimum amorem, qvo Filius Dei flagrat non folum erga Patrem cœlefte, cujus gloriam hac manifestatione promovet, sed etiam erga genus humanum, cujus salutem eadem manifestatione procurat, Prov. 8,31. 4 Agnoscamus ergo grato animo maximum illud beneficiu, qvod Deus per Filium suum, qvi exactissime novit mentem Patris, Matth. 11, 26. & in LXX. Interpretu versione vocatur Angelus magni consilii, Es. 9. v.6. ad nos loqvi voluerit. Magnum est, qvod per Patriarchas & Prophetas in V. per Johannem Baptistam & Apostolos in N.T. hominibus fuerit locutus, majus est, qvod per Angelos qvandoq; voluntatem suam aliqvibus denunciari curaverit; maximu est, quod per unigenitum & consubstantialem suum Filium in carne manifestatum nobis loqvi & omne consilium suum de salute nostra nobis patefacere voluerit. 5. Qvamvis verò Christus immediate in propria persona nobis non sit locutus, tamen quia sermonem, quem locutus est, per Evangelistas in sacras li-Harm, Tom, III. vel Gerhard, Contin. pars tert.

nomen Patris sui cœlestis Apostolis se manifestasse | teras redigi voluit, ideo qui sermonem illum legit vel audit, is Christum ipsum loquentem audit Debitas igitur pro hoc fummo beneficio agamus gratias, qvod firmus in cœtu Ecclefiæ, in qvo vox Christi publicè sonat & nomen Dei manisestatur. 6.Extra Ecclesiam salutaris & salvisica divini nominis, manifestatio nec quæri debet nec inveniri potest. Judæi, Turcæ, gentiles gloriantur, se novisse Dei nomen, sed non noverunt verum Dei nomen, quo vult agnosci, appellari & invocari, videlicet qvod sit Pater Domini nostri Jesu Christi, qvodq; paterno favore credentes in Christi dilecti sui Filii nomen complecti velit. 7. Est aliquod nomen Dei occultum & absconditum, qvod non licet scrutari, Jud. 13,18. est etiam nomen Dei à Christo in verbo Evangelii manifestatum, qvod vult agnosci invocariac celebrari. Exod. 6. v. 3. cap. 15. v. 3. Deut. 6. v 4-Jer. 23. v. 6. cap. 33. v. 16. Lutherus in cap. 17. Genes. Non inpradicamento substantia quaramus Deum, ne à gloria & majestate opprimamur, sed in predicamento relationis, boc est, agnoscamus eum ex verbo. Idem in cap-35. Genes. Qui volet piè & feliciter de Deo speculari, non faciat id sine verbo. 8. Sicut Christus manisestatione. nominis Patrem coelestem glorificavit, itaqvoq; à nobis glorificatur & glorificari etiam debet, cum nomen ejus nostro ministerio aliis hominibus manifestatur & in doctrina Evangelii illustratur. 9. Si Christus manifestatione nominis Patrem glorisicavit, ergo injurià & ignominia Deum afficiunt, qui ipsi per Filium nomen suum manifestanti non credunt.

> Posterior ratio desumta est à propria Patris celestis possessione. Dixerat Christus se manifestasse nomen. Patris hominibus sibi de mundo datis, per hunc πεοσδιορισμον parat fibi aditum ad posteriorem rationem à persona Patris cœlestis desumtam, quæ continetur in his verbis: Tui erant & mibi eos dedifti. Quod Apostolos Patris proprios suisse asserit, non est eo sensu accipiendum, qvasi desierint este Patris proprii, quando eos Filio dedit, quia in v. 9. diserte additur: Rogo pro iis, quos dedistimihi quia tui sunt. ac v. 10. dicit, mea omnia tua sunt & tua mea sunt. Ergo antequam Filio darentur, erant Patris, & poltquam dati funt Filio, non desierunt esse Patris proprii, inde jam exurgit ejusmodi argumentum: Qui Patris sunt proprii, pro illis Filius meritò intercedit & illorum curam Pater merito suscipit. Sed Apostoli hi mei sunt tui, ô Pater, proprii. Ergo ego Filius meritò pro illis intercedo & tu Pater meritò illorum curam suscipis. Major est manifestæ veritatis. Æqvum enim est, ut quilibet, qvod suum est, custodiar actueatur. AdDominum pertinet bona fua tueri, ac Principis est subditos suos defendere: Qui suorum curam non agit, insideli est deterior, inqvit Apostolus 1. Tim. 5. v. 8. absit igitur ut vel cogitarevelimus, Patrem cœlestem non agere curam. eorum, qui sunt sui. Minorem probat Christus ex co, qvod Pater cœlestis Apostolos sibi dederit. Manifestavi, inqvit, nomentuum hominibus, quos dedisti mihi de mundo. Tui erant & mihi cos dedisti. Qvod qvis alteri donat , illud est ipsius proprium. Pater cœlestis Apostolos Christo dedit. Ergo Apostoli sunt Patris cœlestis proprii. Major sua luce radiat, quia ro donare præsupponit ro ha-bere, quod quis non habet, alteri donare non potest. Posset quidem ex hac minoris probatione no-ZZZZZZ A

vum adeoque tertium confici petitionis argumentum, hoc modo: Quos Pater cœlestis Filio dedit, pro illis Filius meritò intercedit, & eos Pater in clientelam meritò suscipit. Jam verò Apostolos Pater cœlestis Filio dedit. Ergo. Sed qviadatio illa hoc loco non tam ratione Filii accipientis quam ratione Patris dantis consideratur, ut patet ex vers. 9. ubi traditionem à Patre sibs factam Christus urget, ideo rectius ut probatio prioris argumenti, qvod Apostolisint Patris proprii, quam ut novum argumentum hoc loco accipitur. Quâ vero ratione A-postoli fuerint Patris proprii & a Patre Christo dati, illud variis modis ab Interpretibus exponitur. 1. Quidam sic progrediuntur: Tui erant, ô Pater, per creationem, quia in primis parentibus ad tuam imaginem ac proinde ad vitam æternam eos creasti: sed qvia hac concreatà felicitate in Adamo peccante exciderunt, ideo eos redimendos mea pasfione & sanguine mihi dedisti. Probari posser hæc interpretatio ex eo, qvod Christus in v. 2. eodem fensu dixerat, potestatem omnis carnis sibi esse daram, id est, totum genus humanum in peccatum & mortem prolapsum sibi ut Mediatori redimendum esse datum. Sic ergo Christus exemplo monstraret, qvomodo Pater cœlestis sibi dederit potestatem omnis carnis, & qvomodo det vitam æternam libi à Patre datis. Præberet etiam hæc explicatio utilem doctrinam, qvod grato corde summum hoc beneficium agnoscendum sit, qvod, cùm totum genus humanum peccato & morti factum esset obnoxium, Filius in æterno Trinitatis confilio Mediator constitutus fuerit, ac genus humanum redimendum ipsi à Patre datum. Sed cum hac expositione ægrè conciliari potest, qvod Christus non simpliciter dicit, Apostolos sibi esse datos, sed de mundo datos. Sive enim mundi nomine intelliga-tur colluvies hominum mundanorum & impiorum, propter finalem incredulitatem propria culpa exitio devotorum (quo modo accipitur in v. 9. 14. & 16. qvo etiam modo hunc locum accipit Augustin. tract. 3. in Johan. Mundus sunt homines corde mundum inhabitantes ac ipsum plus quam Deum amantes' sive pro tota generis humani massa, pro tota hominum multitudine, pro omnibus mundi incolis, ut sic de mundo dicantur Apostoli dati, quia per hanc dationem à vitiis mundi fuerunt separati, (qvo sensu nomen mundi accipitur v. 15.18. 21. & 23. qvo etiam modo Chrysost. homil. 81. hunc locum exponit, sic scribens: Quod dicit, de mundo eos mihi dedisti, boc de natura; quod autem postea dicit, de mundo non sunt, boc de malis operibus accipiendum) neutro modo commodè dici posset de Apostolis, quod de mundo Christo ad redimendum dati sint, cum redemtionis opus ad totum genus humanum pertineat, ut suo loco contra particularitatis patronos confirmatur. 2. Quidam hoc modo explicant: Tui erant per aternam ad falutem pradestinationem, & mihi eos dedisti in tempore vocandos justificandos & glorificandos, dedisti mihi eos in tempore, quos possedifli,& ego tecum possedi in prædestinationisæternitate. Tui erant per electionem & adoptionemac dedisti mihi eos, ut per me tanqvam Mediatorem vitam æternam consequerentur. Calviniani ex hac expositione probare conantur, electionemo paucorum quorundam factam esse ex absoluto decreto, ac paucos illos absoluto Dei decreto electos

postea Filio datos esfe, ut per illum in tempore. redimerentur, vocarentur, justificarentur & glorificarentur. Item nullos in Christum credere in tempore, qvi non fuerint absoluto decreto electi in æternitate, unde Beza in annotat, h. l. fic scribit: Verba illa (tui erant, & mihi eos dedifi) nonnulli per parenthesin separant, itaut, quod sequitur, & tuum sermonem servaverunt , cum eo cobareat, quod dixerat , quos dedisti mihi selectos ex hoc mundo, At ego nullam bic admitto parenthesin, imo verò in ils verbis rotam salutis nostræ summam suis gradibus divinisme descriptam considero. Nam cum ait , tui erant , aternam illam electionem declarat in ipso Dei beneplacito absconditam, que torius nostre salutis basis est ac fundamentum. Deinde cum dicit , quos dedifti mibi, & quibus parefeci nomentuum, significat aterni, & absconditi illius propositideclanationem in Christo factam, per quem demunside ap-prehensum justificati sumus & sanctificati, ut electionisgloriam tandem consequamur. Quæ sit mens Bezæ, manifestius patet ex illis, quæ Calvinus in hunclocum commentatur: Christus, inqvit, causamelectioni tribuit, cur quibusdam tantum nomen Dei manifestaperit aliis prateritis, fides ergo manat ex Dei electione. Qui in hominibus ftaruunt electionis cuusam, à fide incipianto. portet. Diserte autem pronunciat Christus Patris fuiss, qui sibi dantur. Cercum autem est, ideo dari, ut credant, & sidem ex hac donatione sluere. Si sidei origo est donatio ifta, & camordine ac tempore pracedit electio , quid aliud restat , nisi ut fateamur gratis eligi , quos Deus è mundo vult fervatos? Sed fivel maxime hanc expositionem amplectamur , tuierant per pradeftinacionem G'dedifti mihieos salvandos, nondum tamen cogeremur Calvinianam ejusdem depravationem amplecti. Qua enim hæc consequentia: Illi, qui in tempore beneficio Christi Mediatoris vocantur, credunt, justificantur & glorificantur, sunt ab æterno electi. Ergo absoluto decreto sunt electi? quin potius Apostolus, Ephes. 1. versic. 3. & seqq. contrario modo procedit: In Christo benedicimur omni benedictione spirituali, habemus remissionem peccatorum, donamur Spiritu fancto, & cœleltis hereditatis participes reddimur. Ergo etiamin. Christo ante mundi constitutionem electi, & in hoc dilecto sumus dilecti. Oux vero & hacconsequentia: Qui Patris sunt per æternam præde stinationem & Christo à Patre dati, illi in com credunt, justificantur & glorificantur. Ergonulli nisi absoluto decreto electi in Christum credunt? qvilibet videt, hic plus esse in consequente quam antecedens permittit. Paris, hoc est, nullius roboris est & hæc consequentia: Electio est gratuita. Ergo non est facta in Christo & in fide. Nam de justificatione eodem modo concludi posset. Remoto igitur Calviniano assumento expolitio illa probari posset, tum ex versic. 2. ubi Christus dicit, dare se vitam aternam omnibus à Patrese bidatis, id est, prædestinatis à Patre ad salutem, tum ex hoc ipso versiculo ubi Christus dicit , Apostolos sibi datos de mundo, idest, experdita humani generis massa ex gratia ad salutem electos, tum ex versic. 24. ubi Christus di-cit: Pater, quos dedisti mibi, volo, ut, ubi egosum, Silli sint mecum, & videant claritatem meam, quam dedistimihi: tum ex toto contextu, innuit enim, senomenPatrisper externamEvangelii prædicationem omnibus in Judæa minifestasse, non tamen omnes,

quibus illud manifestavit, credidisse, sed eos so-lum, qui à Patre sibi erant dati tum ex collatione a-ctorum sit particula mundi ideò reus all Dea mai sibi liorum Scripturælocorum, Act. 13,48. Rom. 8,29. &30. Eph. 1,3. &4. Col. 1,13. &14. 2. Theff, 2,13. &14 &c. Præberet etiam hæc expolitio utiles doétrinas, utpote primò qvod nomen Dei non mani-festeur nisi in credentibus, hoc est, in illis, qui per operationem Spiritus sancti Deum verè agnoscunt, bonitatem ejus gustant, Christum verâ fide amplectuntur, &ex fideDeum diligunt, summi enim boni hæcest natura, qvod verè agnitum sui amorem excitat, ex qvo amore obedientia erga mandata divi-na exurgit. Qui ita funt affecti, illi de mundo Christo sunt dati, non reguntur spiritu mundi, sed Dei, non amplius adhærentillis, quæ sunt in mundo, 1. Joh. 2, 15. Qui vero adhuc de mundo sunt, & mundum diligunt, in illis non est caritas Patris, inqvit Apostolus, illi non pertinent ad cœtum corum, de quibus dicitur 2. Tim. 2, 19. novit Dominus, qui sunt fai. Secundò qvod etsi maxima sit mundi perversitas, tamen Pater cœlestis subinde aliquos de mundo donetFilio suo, & per prædicationemEvangelii ac Spiritus fancti operationem in ipsorum cordibus efficax sit, ut in Christum credant, in vera fide conserventur, & æternæ salutis participes reddantur, quæ collectio Ecclesiæ ex damnato genere humano est summum Dei beneficium. Stapul. in. h.l. De mundo erant , sed Pater eos traxit de mundo, & ita erant Patris embentis, deinde eos dedit ei, ut audirent, cre-derent, & sequerentur eum. Tertio quod nemo ad Christum veniat, nisi Pater ipsum trahat, Joh. 6, v. 44. quætamen tractio non fit per raptus violentos, nec per afflatus Enthusiasticos, sed per Verbum & Spiritum sanctum , unde Christus & nyntucos statim subjungit : omnis qui audivit à Patre, didicit, venit ad me. Dionys, in h. l. Omnis processio luminis à Patre luminum ad nos & in nos proveniens replet nos intus, & congregat omnia interiora nostra ad luminis informationem, & sic trabit nos ad Filium, qui est splendor gloria Patris, & sis per Filium convertie nos, & unit in simplicitate Patris. Quarto quod prædestinatio in se occulta in Christo mani-sesteur. Qui ab æterno electissum, illi in temporevocantur, in Christum credunt, justificantur, in fide perseverant & glorificantur ac vice versa: qui in tempore vocantur, in Christum credunt, justificantur, in fide perseverant & glorificantur, illi sunt abæterno electi. Ergo non qværaste in prædesti-natione Dei occulta, sed in Christo, in qvo si te inveneris per fide, scias, te esse in numero electorum. Quinto quod due sint proprie illorum note, quibus nomen Dei interiore revelatione per fidem manifestatur ad salutem, videlicet quod sint Christo de mundo dati, ac proinde non amplius sint de mundo, qvodq; sint Patris coelestis proprii Omnes quidem homines ratione creationis, sustentationis, gubernationis &c. funt Dei, Act. 17,28. interim tamen verè & perseveranter in Christum credentes peculiari ratione sunt ipsius, ratione prædestinationis, adoptionis ac donationis vitæ æternæ, quo sensu Apostolus 2. Timoth. 2, 19. dicit: Novit Dominus, qui sunt sui, illi scilicet, quos predestinavit, juxta beneplacitum voluntatis sue, in adoptionem filiorum Dei per Christum, in laudem gloriose sue gratie, Ephes. 1. v.5. &6. Sextò qvod prædestinatio ad vitam æternam.

ficatur operibus legis,Rom. 3, 19. justificatur verò,gratis Dei gratià per redemtione,qua est in Christo Jesu,v.24. Ut autem justificatio, ita quoque electio est gratuita-Septimò quod gratia Patris, remissio peccatorum, justitia & vita æterna nemini contingat extra Christum, sed unice in Christo, quos enim Pater cælestis elegit ad vitam, illos dat Filio suo, ut in ipso & per ipsum beneficiorum cœlestium & spiritualium participes reddantur. Simon de Cassia in h. l. Dantur homines Christo à Patre ad doctrinam, ad sidem, & ad salutem, ut doceat vitam agendam, infundat fidem & largiatur in finem justis salutem. Octavo quod credentes sint preciosissima ac Christo gratissima dona à Patre cœlesti ipsi data, quæ ut obtinere posset, Filius Dei è cœlo in mundum venit, carnem humanam affumfit, & multo non dico fudore, fed fangvine ea fibi acqvisivit. Nono qvod sit voluntas Patris, ut in Christum credamus, & persidemin ipsum salvemur, Joh. 6,39. & 40. Qui enim Patrissunt proprii, illos Filio donat: ut in ipsum credant & salventur. Hanc doctrinam colligit ex his verbis Chryfostomus homil. 80. in Johannem: Constat, inqvit, Christum duo his verbis innuere, qvod neg, contrarius sit Patri, & quod ejus voluntas sit, us Filio credant. Hanc ergo expositionem à Calviniano fermento repurgatam non repudiamus, interim tamen pracipue & principaliter de ea Christus hic non loqvitur, ut apparebit ex sequentibus. 3. Quidam ejus modi afferunt expositionem: Tui erant per creationem, gubernationem, sustentationem &c. & mihi eos dedisti, ut etiam secundum humanam naturam simeorum Rex & Dominus. Hæc expositio probari posset ex v. 2. ubi Christus sibi secundum humanam naturam omnis carnis potestatem, id est, coli terraque dominium datum afferit. 4. Quidam sic progrediuntur: Tui erant per invocationem & cultum, te folum verum Deumagnoscebant & invocabant, sed mihi eos dedisti, ut meetiam fuum Dominum, redemtorem ac liberatorem à peccato, morte ac tyrannide diaboli, suum glorificatorem & donatoremvita eterna agnoscerent, me invocarent, S'à me salutem sperarent. Neq; has expositiones simpliciter rejicimus, interim certum est, 5. Christum directe & propriè hîc loqvi de illa datione, quâ Pater cœlestis A-postolos Filio dedicin schola sua instruendos, utipsorum ministerio doctrina Evangelii in toto orbe prædicetur, & hac ratione gloria Patris illustretur, ut sit sensus : Tui erant (non solum per prescientiam, ut habet glossa interlinearis, sed etiam) per electionems ad Apostolatum, & mihi eos dedisti de mundo electos ac separatos, ad docendum & informandum, utidonei esse possent ad Evangelium in toto orbe prædicandum, ac gloriam nominis tui per illius prædicationem illustrandam. Loqvitur ergo Christus tanqvam doctor & præceptor commendans Patri discipulos, qvos informandos & instruendos ab ipso acceperat. Apostoli illi, pro qvibus oro, ad sublime istud officium ab æterno à te, mi Pater cœlekis, sunt deputati ac segregati, ac dedisti mihi eos tangvam rudes ac teneros filiolos in diebus carnis meæ à me non tantum Mediatore & Redemtore, sed etiam Doctore divinitus constituto instruendos ac servandos, nunc ipsos sideliter innon sit ex nostro merito, sed ex gratia merè gra-tuita, quià de mundo, id est, è perdita & damnata ge-præsentiæ, discedens, tibi restituo & commendo, stitutos & servatos, exhoc mundo, ratione visibilis

abstemihi datum, non poteris repudiare. Ecce ego S pueri, quos dedistimibi, Es. 8, 16. Hebr. 2. v. 13. dedisti mihi eos tanqvam spirituale semen Ecclefix extoto terrarum orbe colligenda, exqvo feges fidelium & gloriæ tuæ amplissima exurgat, commendasti mihi eos tanqvam preciosum depositum, en bona side eos tibirestituo, sed meliores quam accepi videlicet de essentia & voluntate tua fideliter instructos. Dedisti mihi eos non solum fanandos ut Medico, regendos ut Regi, pascendos ut pastori, sed etiam erudiendos ut præceptori. Hunc ese proprium & principalem horum verborum sensum, pater primo ex v. 12. Cum effem cum eis in\_ mundo, ego fervabam eos in nomine tuo, qvos dedisti mibi, custodivi & nemo ex illis periit, nisi silius ille perditus. Hic fatis perspicuè Christus exponit, de qua datione hocloco loquatur, videlicet de ea, qua Apostoli Christo dati erant à Patre, ut cum eis familiariter conversaretur, fideliter eos institueret, in nomine Patris eos servarer & custodiret. Et qvia disertè testatur, ex numero datorum sibi à Patre unum periisle, ac se quasi excusat, quod non sua vel negligentia vel culpa perierit, inde manifestum est, de datione ad instruendum & custodiendum propriè & principaliter hîc sermonem esse. Secundò ex scopo. 'Commendar Christus in precibus Apostolos suos Patri cœlesti hocargumento, qvod non ipse eos rapuerit, nec ad se recipiendum eos violento modo coëgerit, qvodqve Apostoli nonhumana qvadam prudentia Christum sequi elege-rint, sed qvod Pater cælestis eos sibi dederit, ac Spiritu suo eos excitaverit & illuminaverit, ut in. Christi scholam sese conferrent, sicut Matth. 16. V. 17 Petro dicitur : Caro & sanguis non revelavit tibi hoc, quod in me credis, & me confiteris Christum Dei viventis Filium, sed Pater meus qui est in calo. Tertio ex contextu. Præcedit enim, manifestavi nomen\_ tuum hominibus , quos dedisti mihi de mundo , seqvitur vero, & sermonem tuum servaverunt, nunc cognoverunt, quodomnia, quecunque dedisti mihi, abste sunt. Senfus igitur est: Dedisti mihi Apostolos instruendos ac in nomine tuo servandos, ut estent aliquando publici doctrinæ Evangelicæ præcones in toto orbe, ac multosper prædicationem Evangeliiad falutarem rui agnitionem & vitam æternam perducerent, ad quam prædicationem peculiariter cos elegisti. Hoc munere abste mihi commisso non solum sideliter, sed etiam seliciter sunctus sum. Fideliter propterea, quia manifestavi ipsis no-mentuum, & verba, qua dedisti mibi, dedi eis; feliciter propterea, quia non caruit hæc manifestatio felici successu, ipsi servaverunt tuum sermonem, cognoverunt, quod omnia qua dedistimihi, abs te sunt &c. Quarto ex v. 8. Verba , que dedistimibi , dedicis. Statuit Christus duo eorum genera, qvx à Patre sibi sint data... Pater dedit ipsi personas instruendas, dedit etiam ipsi verba, quibus debeant instrui, i. e. doctrinam, qua debeant informari. In utroq; Christus voluntatem Patris exactissime implevit, non alios ad Aposto-latus officium vocavit, & in schola sua instituit, qvam qvos Pater cœlestis ipsi dederat, nec aliamo doctrinam ipsis proposuit, quam datam sibi à Patre & ex sinu æterni Patris in terras secum allatam. Multa igitur Christus complectitur, qvando dicit,

adeoque de manu qvasi in manum iterum trado, manifest avi nomen illis hominibus, quos de mundo mili adeoque de manu qvasi in manum iterum trado, manifest avi nomen illis hominibus, quos de mundo mili adeoque de manu qvasi in manum iterum trado, dedisti, tui erant, & mibi eos dedisti. Nam 1. significat, in occupio desiste in occupio de se voluntatem Patris implevisse, ineo quodnomenPatris manifestaverit illis, qvibusPater nomen hum velir manifestari. 2. Humanam suam voluntatem esse cum divina Patris voluntate exactissime conformem. 3. Discipulos non suo qvodamprivato arbitrio ad se venisse, sed à Patre electos & tractos. 4. Potestatem, qvamin discipulos & alios homines ac creaturas habebat, sibi à Patre esseda tam, 5. Se non alià de causa certos quos dam homines in familiarem societatem ascivisse & ad Apostolatum elegisse, quam quia Patri hocplacitum & gratum noverat, cum quo ut Deus ab æterno de eligendis Apostolis decretum secerit, qvosut homo in tempore ad se vocaverat. 6. Consolatur Apostolos, ne inter labores & pericula in officio fuo fustinenda succumbant, sed scientes se abaterno ad hocmundus effe electos ac Patris proprios, divina virtute se in omnibus periculis & adversis sustentatos iri confidant. 7. Cum primis verò tanqvam efficaciffinium argumentum hocurget, qvo Patri cœlesti Apostolos commendat, qvodsint ipsius proprii ac sibi à Patre dati, qvos proindein. clientelam ac tutelam à Patre recipi, sit longeaqviffimum. Interim non abnuimus, qvominus secundario & consequenter datio illa de prædestinatione ad vitam æternam accipiatur, à qua tamen Judas perditionis filius excludendus, & qvam cumomnibus finaliter credentibus Apoltoli habent communem, nec repugnamus, qvo minus exinterpretationibus superius enumeratis quadam. huc accommodentur, modo proprius & principalis sensus relinquatur, quem hactenus exposimus & confirmavimus. Atque ex eo facilè intelligi potest, an Christus sibi ut Deo an verò ut bomini Apostolos à Patre datos esse asserat. Certe quandodicit, tui erant, non negat, Apostolos jam indeabomni aternitate sibi ut Deo, aqve ac Patri proprios fuisse, cum paulo post v. 10. addat, meaomniatus funt, & tua omnia mea funt, relinqvitur ergo, quod fibi ut homini eos à Patre datos esse dicat, quâde re sic disserit Augustinus tract. 106, in Johannem; Habuit aliquid aliquando Deus Filius, quod nondum babuit idem ipfe homo filius, quia nondum emt homo factus ex matre, quando tamen habebat universa cum Patre. Quapropter quod dixit, tui erant, non inde se separavit Dei Filius, sine quo nihil unquam Pater habuit , sed solet ei tribuero omne quodpotest, à quo est ipse, qui potest, à quo enimba-bet ut sit, ab illo babet ut possit. G simul utrumque semper habuit, quia nunquam fuit, & non potuit & c. Quoditaque ait, Smihi eos dedistizhominem se accepisse hanc potestatem, ut eos haberet, oftendit, quoniam qui semper omnipotens fuit, non semper bomo fuit. Ibid. Qui boc loco dicit, ini erant, & mihi eos dedifti, jam superius discipulis suis dixerat: Ego vos de mundo elegi. Sicut Filius non inde separavit Patrem, quando dixit, ego de mundo vos elegi, quoniam simul eos elegit & Pater: sic non inde separavit & se, quando di xit, tui erant, quia & ipsius Filii pariter erant. Colligiturergo exhis verbis 1. Patris & Filit oposoia, essentiæ & voluntatis inter Patrem & Filium unitas. Filius hoc loco de Apostolis ad Patremo dicit, tui erant, sed mox subjungit versic. 10. Omnia tua mea sunt. 2. Dostrina Apostolica autoritas. Apostoli ab æterno fuêre ad sublime illud officium electi, nec humano consilio vel arsecontulerunt, nec humanam doctrinam sed divinam utpote à Patre cœlestiChristo datam perceperunt. Ergo ipsorum doctrina non est humanum somnium, sed divinum oraculum, in qvo via salutis perspicue, sufficienter & infallibiliter nobis monstratur, inde Petrus de se & reliqvis Apostolis dicit 2. Epist. 1. vers. 16. non secuti doct as fabulas, notam fecimus vobis Domini nostri Jesu Christi virtutem & adven tum: sed speculatores facti illius magnificentia & c. v. 18. & banc vocem nos andivimus de culo allatam : ac Paulus Gal. 1. v. 15. de se testatur, qvod Deus ipsum segregaverit ex utero matris, & vocaverit per gratiam suam. V. 16. ut revelaret Filium suum inipso, ut evangelizaret eum gentibus, ubi ad hunc ipfum locum digitum videtur intendere. 3. Dei Φιλανθρωπία ac benignitas. Potuisset Pater coelestis Angelos Filio suo dare, quorum opera ac ministerio nomen ipsius in mundo manifestaretur, sed placuit divinæ ipsius bonitati ac sapientiæhomines de mundo Christo dare, hoc est, ex numero eorum, qvi sunt in peccatis concepti &nati , qui sunt pars quadam mundi damnati ac perditi, qui sua natura morti temporali & aterna obnoxii, qui carnis infirmitates circumgestant &c. exilloru,inqvam,numero qvosdam eligere,quib? Christus nomen Patris manifestaret, per quos into orbe doctrina Evangelii postmodum prædicaretur, ut hac ratione illustre quoddam specimen. illius gratiæ, qvam prædicaturi erant, in ipsis e-deretur, 1. Tim. 1. v. 12. & seq. ut potentia Dei perhomines regnumSatanæ destruentes esset illustrior, neve humana infirmitas Angelorum conspectu territa Evangelii prædicationem fugeret, sicque beneficiis in Evangelio oblatis se ipsam privaret. 4. Electionis ad officium & vitam aternam diversitas. Apostoli duplici modo erant à Patre electi & Christo dati. Electi erant ad salutem, & Christo dati giorificandi; electi etiam erant ad munus Apostolatus, ut per Evangelii prædicationem multos ad Christiagnitionem & salutem perducerent. Sed inter has duas electionis species sive modos magnum est discrimen, nec utraq; in uno eodemq; subjecto femper est conjuncta. Electio ad officium omnibus Apoltolis, adeoq; ipsi etiam Judæ, fuit communis, unde Christus dicit, v. 12. quos dedisti mibi, custodivi, U nemo ex illis periit nisi filius perditionis. Sed electio ad vitamæternam non fuit Apostolis cum Juda communis, qvia qvotqvot Pater cælestis hoc modo dedit Filio, illis omnibus dat vitam æternam, v. 2. à qua cum Judas exclusus fuerit, ideo non fuerit in numero electorum & ad vitam æternamChristo datorum. Per electionem ad officium distingvuntur Apostoli à reliquis credentibus, per electionem ad vitam ab incredulis & meornaigois. Illa facta est ad labores & certamina, hæc verò ad præmia, coronas, triumphos & gaudia. Ultraq; tamen electio est merè gratuita à benignitate Patris cœlestis unicè descendens.

Alten classis mitionum, propter quas Christus proA-postolis se orare asserit, desumitur à statu & conditione Apostolorum, quod scilicet suerint sideles & obedientes Christi discipuli, ex quo tale nascitur argumentum: Qui sunt sideles & obedientes Christi discipuli di scilice si di sideles & obedientes Christi discipuli di scilice si di sideles & obedientes Christi discipuli di scilice si di sideles & obedientes Christi di scilice si di sideles & obedientes Christiano di scipuli, pro illis Christus meritò orat, & illorum curam cœlestis Pater meritò suscipit. Jam verò Apo-stoli sunt sideles & obedientes Christi discipuli.

bitrio, fed Spiritu Dei excitati in scholam Christi | munus etiam hoc pertinet, ut pro sidelibus & obedientibus discipulis oret, ac quia Pater cœlestis hos discipulos Christo dedit, ac suo Spiritu sidem & obedientiam in illorum cordibus operatus est, ideò curameorum meritò suscipit. Minorem Christus primò confirmat, deinde illustime. Confirmatio est bimembris. Qvodenim Apostoli sint sideles & obedientes discipuli, illud probat 1. ex 119/10 d. Et sermo-nem tuum servaverunt. Particula 1994 connectit hoc membrum cum præcedentibus: Manifestavi nomen tuum hominibus, quos dedisti mihi de mundo & c. & sermonem tuum servaverunt. Ostendit Christus hac connexione ministerium docendi, qvo in terris functus est, non fuisse inessicax, nec caruisse felici successur & fructu, sed Apostolos à Patre sibi datos sermonem Patris fide amplexos fuiffe, qvafi dicat : Manifestatio nominis tui non, fuit vana & frustranea apud dilectos hos meos Apostolos, siqvidem sermonem tuum non tantum audiverunt, ut plures alii, sed etiam side & obedientia servarunt. Dedisti mihi illos informandos, secerunt, qvod fidelibus & obsequentibus discipulis competit, sermonem tuum non tantum audiverunt, sed etiam in corde bono custodiverunt. Quidam per τον λόγον intelligunt Λόγον τουaccipitur, Joh.i, 1. Joh. 5,7. Apoc. 19, 13. &c. ut sitsensus: me, qui sum Verbum tuum, side receperunt: sed rectius accipitur de sermone Evangelia voluntatem Patris de salute hominum explicante, ac proinde de λόγω ωροφορικά. Ubicunq; enim τηeer cum λόγω vel έντολαϊς conjungitur, ibi λόγ 🚱 πεοΦορικός, non Εποςατικός propriè & directé in-telligitur, Matth. 19, 17. c. 28, 20. Joh. 8, 51. 52. & 55. C. 14. V. 15. 21. 23. & 24. C. 15, 10. & 20. &c. interim non negamus, eum, qui Verbum Evangelii fi-de recipit, ipfum Dei Filium five Verbu hypoftaticum fide recipere, Joh. 1, 12. Tribuit ergo Apostolis hoc elogium, quod fermonem Patris fervaverint: Non dicit, sermonem tuum audiverunt, sed servaverunt. Exterior auditus cum pluribus aliis ipsis erat communis, nec sufficit, ut quis vere & proprie dicatur Christi discipulus, sed reqviritur etiam nangngelii amplectente, atq; ejus fiducia sese sustentante. Sermo Evangelii est propria ac præcipua illa doctrina, propter quam humano generirevelandam Filius Dei de cœlo descendit, & in assumta carne docendi officio in propria persona fungi voluit, hunc sermonem Evangelii servant, qui vera side eum recipiunt & in corde bono custodiunt ferentes fru-Etum in patientia, juxta ipsius Christi explicationem, Matth 13,23. Marc.4.v.20. Luc. 8,15. & 18. &c. Fides enim, quæ Verbum Evangelii & in eo oblata. bona spiritualia amplectitur, non est inanis quædam persvasio, nec nuda notitia, sed siducialis apprehensio, quæ per dilectionem, obdientiam & omnis generis bona opera sele exerit, Gal. 5,6. Jac. 2 18. sicut de Apostolis constat, quod sermone Christi fide amplectentes relictis omnibus Christum secuti fuerine, Matth. 19, 27. & in tentationibus cum ipso constan-tes permanserine, Luc. 22, 28. Ergo reports illa complectitur non solum exteriorem auditum, sed etiam interiorem assensum; non solum notitiam in mente, sed etiam fiduciam in corde; non solumprimam Verbi receptionem, sed etiam sidelem cu-Ergo. Major sua luceradiat, qvia ad præceptoris stodiam & in side perseverantiam; non solum oris

nè

Va-

ra-

no

T-

is,

nt

us

0-

nt

n-

us gi

0-

d

le 1;

ijţ

4-

1.

er

i

ť

confessionem, sed etiam operis executionem, & fanctam obedientiam : unde glossainterlin. Verbum servarunt, sic explicat, in side permanserint. Albertus dicit: servarunt sermone tenaciter in memoria sine oblivione, Pf. 119, 16. fideliter intelligendo fine errore, 2. Tim. 2,7. obedienter complendo in opere sine peccati gravitate, Pf. 110. v. 11. ubi tamen notandum, obedientiam illam effe in hac vita inchoatam tantum & imperfectam, quia discipuli, qui sermonem Dei hoc loco dicuntur servasse, multis infirmitatibus adhuc obnoxii erant, necdum eò pervenerant, utipso opere Christi præcepta perfectè implevissent. Sed de hac sermonis divini  $\tau_{1997}$  e plenius egimus cap. 176. Harm. peric. 2. ad v. 15. cap. 14. ac pericope 3. ad v. 23. ejusdem capitis. Nec dicit Christus, sermonem menus. Sed sermonem transferent sermonem menus. monem meum, sed sermonem tuum servaverunt, sicut etiam alibi doctrinam fuam ad Patrem refert, Joh. 7,16.mea doctrina non est mea, sed ejus, qui misit me, Patris, cap. 14. v. 10. verba, que loquer vobis, à meipfo non loquor, v. 24. sermo, quem auditis, non est meus; sed ejus, qui misit me, Patris, ac hoc loco paulò post subjungit v. 8. verba, que dedisti mibi, dedi eis. Ideo verò Christus sic loqvitur, non quasi suam voluntatem à volun-tate Patris cœlestis separare, vel doctrinam suam à doctrina Patris sejungere velit: sedut divinam do-Ctrinæ suæ autoritatem asserat, seque doctrinam Evangelii non humano arbitrio excogitasse, sed ex sinu æterni Patris protulisse, ex Patris mandato docuisse, & miraculis in Patris nomine editis doctrinamillam confirmasse ostendat, Simul etiam discipulorum fidem & obedientiam eò magis commendat, gvod Verbum Evangelii receperint non\_ tanquam hominum verbum , sed sicut vere erat ipsius Dei verbum, 1. Thess. 2. v. 13. qua ratione Apostolos à Pharisais, Scribis & aliis Verbi contemtoribus distinguit, qui Evangelium à Christo prædicatum no habuerunt, nec habere voluerunt pro doctrina ex sinu Patris coelestis prolata. Denique hoc loqvendi modo rationem suæ pro Apostolis intercessionis magis confirmat. Sermo ille, qvem Apo-stoli side receperunt & servarunt, est tuus sermo. Ergo meritò pro illis apud te intercedo, & tuillorum curam suscipis. Colligitur ergo ex his verbis:

1. Doctrinam Evangelii non esse humanam, sive humano arbitrio excogitatam, led verè divinam accœlestem, autoritatis indubitatæ ac certitudinis immotæ. Ut enim decretum de redemtione humani generis per Filium totius Trinitatis consilio ab æterno est factum: ita quoque totius Trinitatis decreto constitutum, qvod Filius in assumta. carne hoc consilium Dei de redemtione & salute humani generis debeat manifestare, ac lætum illud nuncium in Verbo Evangelii hominibus afferre, quò pracipuè Christus hoc loco respicit, qvando fermonem à se prædicatum dicit esse Patris sermonem. Ex ore Christi non procedit aliud Verbum quam Patris. Ergo ex verbo Christi cor Patris disci-2. Per hanc solam doctrinam Pater cœlestis Ecclesiam ex genere humano sibi vult colligere, à qua in hac & futura vita : ecte agnoscatur, invocetur & celebretur. Eo enim fine Pater misit Filium in hunc mundum, & Filius in carne manifestatus Apostolos misit, ut sermonem Patris, idest, doctrinam Evangelii in toto orbe prædicarent, & per hanc prædicationem cætum Ecclesiæ ex genere humano colligerent. In hoc folo cœtu, in quo fermo

Patris cœlestis sonat, & vox Evangelii auditur, qvarendi sunt electi & dilecti Dei silii. 3. Electorum istorum propria descriptio hæc est, qvodsint, qvos Pater beneplacito voluntatis suæ Filio dedit de mundo segregatos, qui sermonem Patris audiunt ac fervant, cujus deferiptionis fingula verba in hoc versiculo continentur. Quamvis enim propries principaliter hic agatur de electione ad Apostola. tum, monuimus tamen superius, ad electionems. naliter credentium ad vitam æternam factam. commodè hunc locum applicari posse, cumeo modo electi itidem Christo sint à Patre dati, & sermonem ejus servent. Quod si ergo in numeroele. ctorum censeri cupimus, oportet ut sermonemPatris cœlestis audiamus & servemus. 4. Audiunt & fervant sermoné Patris, qui Christum in Verbo Eyangelii audiunt, verâ fide ipsi adhærent, &hanc fide per sanctam obedientiam declarant, Matth. 1/150 Joh. 14, 24. Theophyl. in h. l. Qui credunt Chrifts, sermonem Dei servant, hoc est, Scripturam & legem. Nam Christus à Scriptura annunciatur. 5. Hæc obedientiaex fide in Christum Deo præstita, sincera quidem est& civationor ( , interim in hac vita adhuc est imperfecta, & multis infirmitatibus contaminata. Benignitati ergo Christiacceptum hoc ferendum, gvod. etsi in credentibus sint adhuc multiplices infirmitates, de illis tamen asserat, qvod sermonem Patris servent, modo in fide permaneant, Deo obedire ex animo studeant, nec per voluntaria peccata contra conscientiam commissa gratiam Dei &sidem abjiciant. 6. Quia doctrina Evangelii, quam veri Christi discipuliside amplectuntur, est sermo Parris cœleftis, ideo & ipfam Evangelii doctrinam, & confessores illius doctrinæ Pater cœlestis contra furorem diaboli, rabiem persecutorum, & crudeles machinationes omnium hostium itatuebitur, ut ne ipsæ qvidem inferorum portæ contra eams prævalere poffint, Matth. 16. v. 18. Credentesfervant Patris sermonem. Ergo Pater colestisiplos vicissims servabit. Credentes sunt Patris proprii. Ergo Pater cœlestis eos ut suos ruebitur. Credentes funt Christo à Patre dati. Ergo nemo illos rapiet ex manibus Christi, sicut dulcissimè Salvator noster concludit, Joh. 10, 27. Oves me a vocem meam audiunt, & sequentur me. v. 28 non peribunt in aternum, & non mpiet eas quisquam de manu mea. v.29. Patermeus, qui dedit mihi , major est omnibus , & nemo potest eas merede manu Patris mei. v. 30. Ego & Pater unum lumus.

2. Posterior probatio minoris, qvod Apostolishtsdeles & obedientes Christi discipuli, pro qvibus meritò apud Patrem intercedat, desumitur ex γνωζί. Nune cognoverunt, qvod omnia, quecunqve dedistimibi, abs te sunt. Codex Regius, ac sextus Parisensium pro tertia plurali ἔγνωκαν legunt primamsingularem ἔγνωκα, quo modo etiam Syrus reddidit, γηνονί. Η ujus lectionis meminit etiam Theophylactus: sed Chrysostomum suum secutus eandem merito improbat, & absurdam pronunciat. Totus enim contextus ostendit, de Apostolis sus Christum loqvi, de qvibus in præcedente versi dicit, sermonem tuum servaverunt, & in seq. subjungit, verba, que dedistimibi, dedi eis, Sissi acceperunt O cogneverunt verè, qvod à te exiverim, Scrediderunt, quodtu me missiti, in quibus verbis εξήγηζις & illustratio hujus versiculi continetur. Rectius igitur omnes reliqui Codices Græci, ut & Latina editio in pluralile-

gunt syvaxav. Vocula viv oftendit connexionem cum præcedentibus. 1. Dixerat Christus, Apostolos Patris fuisse proprios, sibique à Patre esse datos, jam subjungit, illos cognovisse,omnia,que sibi data sunt, à Patreeffe, qvod optima consecutione ex illo infertur. Quia illos mihi dedisti, ideo cognoverunt, omnia mea abs te ese. Nisteos mihi dedisses, nunquam illud cognovissent, ut Euthymius in h. I. scribit, unde Judas & alii, qui illud cognoscere noluerunt, vel cognitum fide amplecti renuerunt, ipso facto demonstrarunt, se non esse in numero corum, qvos ad vitam æter-nam eligendo mihi dedisti. 2. Dixerat Christus, manifestavi nomen tuum hominibus, quos dedisti mihi de mundo, jam subjungit, illos cognovisse, omnia, que sibi data sune, à Patre esse, quoditidem optima consecu-tione ex illo infertur. Postqvam eis manisestavi nomen tuum, postquam de hoc mysterio à me inftructi & informati funt, inde jam cognoverunt, omnia mea abste esse, quia per lumen naturæ hoc nonagnoverunt nec agnoscere potuerunt, sed ex Evangelio sive manifestatione nominis divini in Evangelio facta. 3. Dixerat Christus, Apostolos sermonem Patris servasse, jam subjungit, illos cognovisse,omnia, que sibi data sunt, à Patre esse, qvoditidem optima consecutione ex illo infertur, & qvidem duplici modo. Priorem consecutionis rationem monstrat Esaias cap. 7. vers. 9. Nisteredideritis, nonintelligetis (ut habet LXX. Interpretum verfio, gvam pleriq; Patru hoc loco feqvuntur, quæ etiam rectè exposita, sensu haudqvaqvam absurdum velanalogiæ sidei adversum insert.) Non debemus mysteriis divinis sidem propterea denegare, qvod ea rationis nostræ acumine nondum perfecte intelligimus, sed potius credendo ea intelligi noverimus, Hebr. 11. versic. 3. ac per simplicem sidei obedientiam, quapropter dicentis autoritatems mysteria in Verbo proposita amplectimur, progredimur ad uberiorem causarum & proprietatum in divinis illis mysteriis cognitionem ac intelligentiam. Insuper etiam Evangelii est ista proprietas, ut necesse sit, ei prius sidem adhibere, qvam postea sequitur experientia, cum in humanis disciplinis experientia assensum ac sidem præcedat, inde pulcerrime dicit Altisiodorensis in præfat. Summæ: Apud Aristotelem argumentum est ratio rei dubia faciens sidem; apud Christum verò argumentum est sides faciens ratione. Inde Christus hoc loco prius dicit, Apostolos sermonem Patris servasse vera fide, & postea subjungit, ipsos cognovisse en, quæ omni humanæ rationi penitus sunt ablcondita. Posteriorem consecutionis rationem monstrat Christus, Joh. 7. 17. Siquis voluerit voluntatem Patris mei facere, cognoscet de doctrina, utrum ex Deo sit, an ego ex meipso loquar, in que verba Aug. tract. 29. in Johan. sic commentatur: Quideft, cognoscet, hoc est, intelliget? Quid est autem st quis voluerit voluntatem ejus facere? hoc est credere, ut in-telligatur, ad possibilitatem intelligendi datum esse consisium de obedientia credendi, idest studium captivande miionis sub obsequium sidei. Theophyl. ibid. Θέλημα το θέο ποιεί κ τας γραφάς και τές πεοφήτας έρευνών. Nimirum Christus his verbis nequaqvam docet, hominem non renatum suis naturalibus viribus Patris voluntati se subjicere posse, sed requirit, ut absque præjudiciis & affectibus doctrina sua cum verbo Prophetico conferatur, nec pertinaci protervià contra testimonium conscientiæ eidem contradi-Harm. Tom. III. vel Gerhard. Contin. pars tert.

catur. Idipsum etiam hoc loco docet, qvando Apostolos fermonem Patris servasse afferit, idelt, quod non passi suerint cupiditate gloriæ vel diviriarum oculos suos excœcari, qvo mino doctrinamChristi reciperent, quam cocitatem in Pharifais Christus accusat, & causam incredulitatis ei tribuit, Johan. 5. v. 44. sed qvod depositis affectibus in vero Dei timore veritatem seriò quæsiverint, ac tum demum subjungit, qvod cognoverint, omnia, que Pater ipsi dede-nt, ab ipso esse, id est, doctrinam Christi esse ex Deo, acChristum non loqui à seipso. 4.DixeratChristus, eo fine potestatem omnis carnis sibi à Patre datam, ut omnibus, quos Pater ipsi dedit, det vitam aternam, V. 2. jam ergo exemplo Apostolorum docet, qvo modo ac medio illis, quos à Patre datos accepit, vitam æternam donet, videlicet per salutarem sui & Patris cognitionem, sicut etiam superius dixerat v. 3. Hac est autem vita aterna, ut agnoscant te solum verum. Deum, & gvem misseli Jesum Christum. Sic igitur quod ibi in genere dictum erat, in specie hoc loco ad Apostolosapplicat, ac thesin ad hypothesin transfert, confirmando, qvod vita æterna confistit in veraveri Dei agnitione per doctrinam Evangelii à Filio Dei in hunc mundum misso patefactam. De his omnibus per connexionem horum verborum cum præcedentibus admonemur. Cæterum quòd Apo-Itoli cognovisse dicuntur omnia quacunque Pater Christo dedit , effe à Patre , videtur obscurius & otiosam unius ejusdemą; fententiæ repetitionem involvere. Si enim Apostoli cognoverunt, omnia Patrem Christo dedisse, es ipsocognoverunt, omnia, que Christus habet à Patre esse, ut ostendit mutua relatio inter dare & accipere. Sed longiffime à nobis absit, ut ves cogitare velimus in hac admirabili ex ipsius Sapientiæ fonte profluente oratione otiosas rautologías contineri, sed omnia plena sunt mysteriis, & divinam sapientiam complectuntur, etiamsi primo intuitu ea nonstatimintelligamus. Augustinus tract: 106. in Joh, intelligit hæc verba de æterna Filii à Patre regeneratione. Cognoverunt, inqvit, quod abs te sum. Simul enim Pater dedit omnia cum genuit eum, qui haberet omnia, quæ verba repetit Beda in comment. Eodem modo exponit Theophylactus in hunc locum: Nunc cognoverunt mei discipuli, quod nibil habeo proprium, neque à te alienus sum, sed quacunque dedisti mihi , non ut creatura gratisicans. mihi dedisti. Non enim bec mihi acquistra sunt sed naturaliter ad me pertinent ut ad Filium, qui in paternis bonis potens est. Sensus ergo foret: Omnia quæ dedisti mihi substantialiliter & aternaliter me generando, abs te sunt, tanqvam à fonte divinæ meæ generationis, & hoc cognoverunt Apostoli videndo divinam meam gloriam tanquam unigeniti à Patre, Joh. 1,14. 2 Petr. 1,17. Hanc expositionem non repudiamus, cum confirmari possit ex v. seq. ubi Christus eznyntinos addit, Apostolos cognoviste, quod à Patre exiverit, & ex v. 10. ubi Christus dicit, omnia mea tua sunt, & tua mea sunt; interim proprie & principaliter Christus hic de suo officio loqvitur, qvod videlicet in docendi munere & in opere redemiionis nihil quicquam agat proprio arbitrio, sed qvod à Patre sibi datum, id est, injunctum ac demandatum, & quia ad hoc officium doctrina, miracula & omnia quæ Christus in nomine Patris sui in terris peregit, pertinent, ideo de illis omnibus hæc Christi verba funt accipienda. Dicit ergo, Apostolos cognovisse,

qvod omnia, qvæ Pater Christo dedit, sint à Patre, hoc est, 1. qvod officium docendi & redimendi humanum genus non rapuerit proprio arbitrio, sed quod in æterno Trinitatis consilio constitutus sit Mediator, quodque à Patre in hunc mundum missus sit, ut utroq; illo munere fungeretur. Hanc expositionem probat v. 4. Opus consummavi, qvod de-distimibi, ut facerem, ex qvo versiculo Verbum δέδωzas hoc loco Christus repetit & in eadem significatione illo utitur. Probat eandem vers. sequens 8. Ubi Christus dicit, crediderunt, quod tu me misssit, ut & vers. decim. octav. ubi se à Patre in mundum missum esse asserit. 2. Quod doctrina Evangelii, qvam in docendi ministerio Apostolis & aliis auditoribus propofuit, non sit humano arbitrio excogitata, sed ex sinu æterni Patris ejusdem voluntate prolata, gvodg; non contineat figmentum humanum, fed æternű de salute humani generis æterni Patris decretum. Hanc expositionem probat vers. proximè præcedens. Sormonem tuum servaverunt. 3. Qvod miracula in confirmationem doctrinæ edita non alia qvam divina Patris virtute sint edita, secus qvamoobstinati Pharisai judicabant, qui diabolica virtuti ea tribuenda esse blasphemabant. Hæc expositio probatur ex Joh. 14. v. 10. Pater in me manens ipse facit opera, & ex conformitate miraculorum cum doctrina. 4. Qvod ipsi Apostoli cùm essent Patris proprii, sint à Patre Christo dati, id est, æterno Dei decreto electi, ut Christo in formandi traderentur ac posteatorius orbis doctores essent. Hanc exposi-tionem probat vers præced. & particula universa-lis πάντα in hocipso versiculo. Manifestavi nomen-tuum hominibus, quos dedistimihi de mundo, tui enant & mihi eos dedistiznunc cognoverunt quod omnia quecung, dedisti, & sic etiam ipsi Apostoli, mihi dati abs te sint. 5. Quod in suo officio omnia ad gloriam Patris retulerit. Quæcung; in hoc mundo mihi perficienda dedistifive commissiti, eaut omnia abste sunt, ita qvoq; ad te tanqvam fontem ea semper retuli & qvidem præsentibus & audientibus meis Apostolis, qui exeo cognoverunt, qvodabs te mihi data & comissa sint. Hæc omnia Christus complectitur, qvando dicit: Nunc cognoverunt, quod omnia, que cunq, dedisti mihi, abs te sunt. Augustinus tract. 106. in Johannem verba præteriti temporis in hoc & seq. versiculo statuit posita pro suturis argumento per motus eo,quod dicantur eredidisse vere, id est, qvomodo credendum est inconcuste, firme, stabiliter, fortiter &c. id qvod ante Spiritus sancti adventum non videtur ipsis convenire. Adhuc (inqvit) discipuli non erant tales , quales eos dicit verbis præteriti temporis , quasi jam essent, pranuncians quales futuri essent, accepto scilicet Spiritu sancto, qui cos, sicut promissum est, doceret omnia, quem priusquam acciperent, quomodo servaverunt ejus sermonem, quod de illis quasi secerint, dixit, quando primus eorum ter eum negavit & c. Sed propria verbi præteriti significatio rectius retinetur, qvia Christus eo nomine Apostolos Patri cœlesti commendat, qvod pro Messia divinitus misso ipsum receperint, ac fide ipsi constanter hactenus adhæserint. Quamvis vero fides illa adhuc fuerit insirma &imperfecta, tamen fuit fides vera non hypocritica, ac quamvis paulò post in fuga & abnegatione à side exciderint, tamen quo tempore Christus pro eis orabat, adhuc credebant, Joh. 16.v.30. Colligitur ergo exhis Christi verbis, 1. Fidem non esse igno-

rantiam, sed cognitionem, videlicet spiritualema. 2. Christum in toto suo officio nihil egisse privato arbitrio, sed Dei decreto & voluntate. 3. Apostolos non sine eximio profectu in schola Christistis se institutos, cùm cognoverint, omnia, qua Christo data, esse à Patre, qua cognitio persona officia & beneficiorum Christi in die Pentecostes perspiritus sancti essusionem ad summum persectionis gradum fuit perducta, ac proinde Apostolorum in scriptis ipsorum Ecclesia relicta non solum est divina & infallibilis, sed etiam persecta & adsalutem sufficiens. 4. Fidem in Christum non debere substitutem sancti carnis intuitu, sed ad ipsam diviniatem se insinuare, vera enim sides Christum ut verum Deum & verum hominem Mediatorem, Redemtorem ac Salvatorem à Patre in hunc mundum missum amplectitur, & in ipso solo gratiam Patris & vitam atternam unicè quarit.

2. Rationem hanc à statu & conditione Apostolorum petitam illustrut Christus per tria membra. Explicat enim fidei Apostolicæ 1. Medium, quod est dostrina à Patre sibi tradita & Apostolis proposita. 2. Objestum, quod est Christia Patre exitus & missio. 3. Formam, quæ consistit in heitet ac proof.
Quia verba, quæ dedisti mint, dedi eis & ipsi acceperunt cognoverunt verè, quod à te exivi, & crediderunt, quod tume misisti. Tria de Apostolis prædicantur, quæ confirmationem præcedentem, qvod fuerints-deles & obedientes Christi discipuli, illustrant, candemque simul probant. I. Quod perba à Patre cabifi Christo data acceperint. Particula ori oftendit, hunc versiculum aitioλογικώς cum priore conjungi, Cognoverunt, quod omnia que dedisti mihi, abs te sunt, quia verba que dedisti mihi dedieis, & ipsi acceperunt, idest, inde atq; ideo noverunt, quæ dedisti mihi, abste esse, que verbum Evangelii abs te mihi dedum & ipsis in ministerio meo communicatum acceptament. catum acceptarunt. Ostendit igitur hac connexione 1. Quòd medium salutaris cognitionis Christi non fuerit aliud qvam Verbum a Patre Filiotraditum & ab hoc Apostolis porrò propositis. Theophylactus in h.l. Unde hæc cognoverunt descipuil? Verbum, quod dedisti mibi dedi eis, id est, à verbis meis & do-Arinis. 2. Quod Apostoli non per observationent legis vel ceremoniarum Mosaicarum in silios Dei adoptati fuerint, sed per sidem, quâ Christumin verbo Evangelii prædicatum agnoverunt & promissionem Evangelicam amplexi sunt. 3. Quodinter ea, qvæ Pater Filio dicit, cum primis locumhabeat doctrina Evangelii, qvam Pater eo fine dilecto fuo Filio dedit, five demandavit, ut Apostolis & per eos toti mundo eam viciffim daret. Duplicis enim dationis eig; correspondentis duplicis acceptionis hic sit mentio. Prior versatur inter Patrem dantem & Christum accipientem. Posterior inter Christum dantem & Apostolos accipientes. Verba, inqvit,que dedifti mihi, dedi eis, & ipsi acceperint. Priorem dationem & acceptionem qvidam statuunt intelligendam de divina & infinita scientia peræternam generationem Christo secundum divinam naturam à Patre communicata. Augustinus tractatu 106. in Johannem, Ipsi Filio quomodo Pater eaver-ba dederit, quibus verbis homo poterit explicare & c. Si secundum id quod est à Patre genitus, Patrig. coaternus, accepisse à Patre ista verba cogitatur, nihil ibi temporis cogitetur , quasiprius fuerit , qui ea non habuerit , atqueut

haberet , que non habebat, acceperit , quoniam quicquid Deus Pater Deo Filio dedit , gignendo dedit. Ita enim\_s Filio dedic Pater, fine quibus Filius esse non potest, ficut deditei , ut esset. Nam quomodo aliter Verbo verba daret aliquid, in quo ineffabiliter dixit omnia? Sed simplicius &textui convenientius accipitur de datione Christo secundum humanam naturam facta, unde ipse Augustinus d. l. præmittit. Facilior sane quaftio videtur , si secundum id quod Filius est bominis à Patre verbailla accepisse credatur. Quanquam natus ex virgines quando & quomodo ea didicerit, quis enarrabit, quando etiamiplam, que de virgine facta est, generationem ejus quis enarrabit? Quod ergo Christus dicit, Verba, que Apostolis dedit, à Patre sibi data esse, ac à Patre ea se accepisse nihil aliud significat, quam quod doctrinam Evangelii Apostolis propositam nonexcogitaverit humano arbitrio, sed ex sinu Patris eamprotulerit, quæ interpretatio probatur, tum exv. 7. præcedente, sermonem tuum, id est, abs te mihitraditum servaverunt, tum ex collatione parallelorum locorum, Johan. 7. verl. 16. cap. 14. v. 10. & 24. Ideò verò utitur verbo dandi. i. Ut alludat ad dationem, de qva v. 6. dixerat, manifestavi no-mentuum bominibus, qvos dedisti mihi de mundo, qvasi dicat, non folum certas perfonas mihi dedifti, qvibus nomen tuum manifestare debeam, sed etiam verbaipsasive doctrinam mihi dedisti, qvam eis debeam proponere & ad falutarem tui cognitionem per eandem ipsos perducere. 2. Ut collationem instituat inter dationem verborum à Patre factam Christo, & à Christo sactam Apostolis, de qua in-hocipso versiculo dicit. Verba, que dedisti mibi, dedi eis, quasi dicat, tradidi ipsis doctrinam Evangelii, sedeandem tu mihi prius tradidisti. Ergo per me eandem Apostolis tradidisti, merito igitur eorum curamsuscipis. 3. Ut ostendat, se esse Patris coelestis legatum, sicut in hoc ipso versiculo ac vers. 18. dicit, tu me missisti in mundum. Legato enim dari solet certa instructionis formula, juxta qvam agere & verba sua conformare debeat. 4. Ut remittat nos ad oraculum Propheticum Deut. 18, 18. ponam live dabo verba mea in ore ejus, loquesurque ad eos omnia., que precepero illi, qvod in se completum esse ostendit. Posterior datio à Christo Apostolis facta eidemqve correspondens Apostolorum λήψις in eo consistit, qvod Christus doctrinam Evangelija Patreacceptam Apostolis suis proposuerit, ipsique eam non rejecerint vel repudiârint, sed ut Verbum Dei acceptaverint, qvo ipso à Pontifici-bus, Scribis, Pharifais & aliis doctrina Christi contemtoribus & persecutoribus sese segregarunt. Hoc λαμβάνζν alibi exponitur per συνιώναι, Matth. 13,23. κατέχζν Luc. 8, 15. Φυλάτζην cap. 11,28. &c. Augustin. d. l. Acceperunt, hoc est, intellexerunt ac tenuerunt, tune enim Verbum accipitur, quando mente perci-

1. Quod per è cognoverint, Christum à Patre exivisse. Vocula à la gordina population non solum fassis doctrinis & incertis hominum opinionibus extra lucem verbi, qvod est veritas Joh. 17 v.17. miser è vagantium, sed etiam vana & inani hypocritarum per vivasioni, qui se credere opinantur ac de side gloriantur, cum tamen ea sint destituti. Per yràdiu hoc loco non intelligitur notitia naturalis ex lumine natura ac principiis humana rationis deducta vel illis superstructa, quam Apostolus vocat sapientiam Harm. Tom. III. vel Gerhard, Contin. pars tert.

bujus mundi, 1. Cor. 3. v. 19. humanam, 1. Cor. 2. v. 13. carnalem, 2. Corinth. 1. v. 12. sed notitia spiritualis ex revelatione verbi & illuminatione Spiritus sancti accensa, quæ ad notitiam certitudinis potius quams evidentia in hac vita accedit. Nec intelligitur per hanc yvoor notitia intuitiva ac beatifica in visione à facie ad faciem consistens, quæ ad futuram vitam-pertinet, sed noticia specularis & anigmatica, ut Apostolus eam vocat, 1. Cor. 13. v. 12. unde Christus ipse statim per wisw eam exponit. Augustin. d.l. Hoc crediderunt verè quod cognoverunt verè. Cum ergo dixisset, cognoverunt verè, ne quisquam putaret istam. cognitionem tanquam per speciem factam, non per fidem,exponendo addidit, Gerediderunt, ut subaudiamus verè. Per exitum Christi à Patre quidam intelligunt æternam iplius secundum divinam naturam ex essentia Patris generationem, quidam incarnationem, qvidam exinanitionem, qvidam missionem ad officium redemtionis & prædicationis, ut sic posterius membrum sit έξηγητικον prioris ac το exire à Patre explicetur per το mitti à Patre , sicut το γινώσκον declaratur per το πιστούον. Ideò verò utrumq; à Christo exprimi, ut æqvalem ostendat caritatem & Patris mittentis & suam, hocest, Filii in mundum venientis. Ut enim Pater ex immensa caritate Filium in mundum misit, ita Filius ex immensa. caritate à Patre exivit & in assumta carne sese exinaniendo in mundum venit & officium à Patre sibi demandatum administravit. Augustinus d. l. Idest à te exivi, quod tu me misisti. Sed qvid de hisce expositionibus statuendum sit, latè expositum suit in cap. præcedente, Joh. 16. v. 28.

3. Quod crediderint, Christum esse à Patre in mundum missum, id est, esse promissum Messiam, eo sine à Patre in mundum missum, ut Evangelium prædicaret & opus redemtionis perageret, ut esset Mediator, Redemtor ac Salvator humani generis. Prius dixerat, quod cognoverint, jam subjungit, quod crediderint, ut oftendat 1. Fidem non ferri in objectum incognitum, sed ex verbo prius cognoscendum esse illud, qvod credendum nobis proponitur. 2. Nihil de Deo salutariter cognosci nisi per sidem, sed in ipsa fide tantam subesse certitudinem, ut meritò sciencia nominetur. 3. Nudam cognitionem non esse salutarem ac salvificam absque side promissionem Evangelii apprehendente sibiq; applicante. 4. Fidem Apostolorum divinis miraculis à Christo editis ita fuisse confirmatam, ut esset cognitio quavis Mathematica demonstratione certior, unde Pineda in cap. 19. Job. vers. 25. p. 96, recte scribit. Fidei cognitio & obscurabae scientia divinorum sola visione beata inferior est claritate, aqvalis certitudine, reliquis omnibus aliis scientiis superior atque certior. Repetendum verò ex præcedente membro adverbium any sis. Ut enim Apostoli verè cognoverunt, Christum à Patre exivisse, ita quoq; verè crediderunt, ipsum à Patre esse in hunc mundum, missum, qvo ipso à Pontificibus, Scribis & Pharisais sese separarunt, qui Christum non habuerunt pro Messa, nec Dei Pilio, nec doctore divinitus misso, sed pro seductore pessimo, ac miraculaipsius diabolo tribuere non reformidarunt, Matth. 9,34. c. 12, 23. Marc. 3, 12. Luc. 11,17. Joh. 5,18. cap. 9,16. c. 10,20. &c. Theophylactus in cap. 16. Johann. disputat, Apostolos ante resurrectionem Christi non cognovisse quid sit Filium à Patre exi-

Aaaaaaa 2 viffe

visse. Prius, inqvit, putabant, Deum esse Christi Patrem\_ ficut & noster est gratia, juxta hanc hypothesin verba præteriti temporis cognoverunt, crediderunt, accipienda essent pro futuris, agnoscent me à te exivisse, & credent me àte missum, quando scilicet in die Pentecostes Spiritum sanctum acceperint. Sed hanc sententia probare minimè possumus. Qvamvis enim fides Apostolorum ante Spiritus sancti missionem & Christi resurrectionem fuerit infirma & imperfecta, qvamvis etiam tempore passionis Christi per fugam & abnegationem à fide exciderint, tamen eo tempore, qvo Christus hasce præces pro illis ad Patrem sunderet, verè crediderunt, Christum à Patre esse missum, unde Joh. 16. v. 31. & 32. Christus utrumqve conjungit, videlicet tum præsentem Apostolorum fidem , tum imminentem awisiav. Modò creditis, venit bora, ut dispergamini. Certum enimelt, 1. Qvod Christum pro Messia acceptaverint, Joh. 1, 42. 2. Quia Messias in per-sona unitate debuit esse verus Deus & homo verus, ideò etiam crediderunt ipsum esse Dei Filiu, Matt. 16, 16. Joh. 6, 69. 3. Nec qualemcunque veladoptivum, sed naturalem & unigenitum Filium, Johan. 1. v. 14. in qva fidei confessione non mediocriter confirmati fuerunt, tum voce Patris cœlitus delata : Hic est Filius meus dilectus, in quo mihi complacuit, quam tum in Baptilmo, tum in transfiguratione Christi audierant, Matth. 3,17. cap. 17. v. 5. 2. Petr. 1. v. 17. tùm miraculis divina virtute à Christo editis, Joh. 2. v. 11. 4. Crediderunt etiam Christum esse agnum Dei tollentem peccata mundi , Iohann. 1. v. 36. effe lucem mundi cap. 8. v. 12. effe panemvioum, qui de calo descendit, ut si quis ex hoc panes manducaverit, vivat in aternum, panem, quem daturus sit , esse carnem suam , quam daturus sit pro mundi vita , cap. 6. verf. 51. &c. interim fides ipforum fuit imperfecta & infirma, tum qvia generationem Filii à Patre, ejusque Deitatem nondum videntur distincte, sed confuse tantum cognovisse, nec satis firmiter, sed fide infirma credidisse, tum quia immersi fuere opinioni de terreno Messia regno, unde prædictiones Christi de sua passione & morte non intellexerunt, Luc. 18,33. ac Petrus insuper abea Christum dehortatus est, Matth. 16. v. 22. ubi cogitandum, quod non sine mysterio solusille contradixerit, qui postea solus in passione ipsum abnegavit. In communi ergo & ingenere duntaxat crediderunt Christum esse mundiRedemsorem & Salvatorem, sed modum redemtionis per passionemo & mortem nondum fatis clarè & distincte antè Christi resurrectionem videntur cognovisse. Atq; hæc omnia, qvæ de statu & conditione Apostolo-rum in v. 6.7. & 8. à Christo adducuntur, ad eorum consolationem spectant. Noverat Pater cole-ftis, pro qvibus Christus oraret, nec opus erat tot verbis eorum fidem & obedientiam describere, sed Christus ideò hæc recenset, ut discipuli cognoscant, quanta beneficia à Patre cœlesti jamdum acceperint & quanto amore Pater cœlestis illos complectatur, ut etiam hoc nomine certi sint, preces has à Christo pro ipsis susas fore ratas & efficaces. Colligitur autem ex hoc v.8. 1. Qvod doctrina Evangelii sit immotæ certitudinis & infallibilis veritatis. Christus disertè testatur, se verba, quæ Apostolis dedit, à Patre cœlesti accepisse, cum ergo doctrinæ suæ facit autorem. Et qvia Spiritus sanclus scrutatur Dei profunditates, 1. Cor. 2, v. 10, ideo

is una cum Patre & Filio agnoscendus Evangelica doctrinæ autor, qvippe qui etiam unà cum Patre & Filio æternum de redemtione generis humani per Filium ac beneficii hujusin Evangelio prædicatio. ne fecit decretum. Ergo Spiricus est qui testisseau, good Spiritus fie Veritas, I. Joh. 5,6. qvoniam tres fant, qui testimonium dant in colo, Pater, Verbum & Spiritus Sanctus, Shitres unum sunt V. 7. Sitestimonium hominum accipimus, testimonium Dei majus est, v. 9. Qvare cum vox Evangelii sit unanimis ille trium in cœlo teliii consensus, ideo nihil ea certius, firmius & augustins cogitari potest. 2. Quia verba, qvæ Filius Apostolis dedit, à Patre accepit, ideo qvod de Deo salutariter cognoscendum ac credendum, non nisi Deo docente addisci potest. 3. Qvia Christus nihil aliud Apostolis tradidit, quam qvod à Patre accepit, ideo non plura nec ab his , quæ Filius docuit , diver-fa in Ecclefia funt docenda, Matth. 28,20. Gal. 1,8. 1.Pet.4, 11. cogitent humanarum traditionumpa. troni, qvid Christo judici responsuri sint, qvoddoctrinæ Evangelii ex sinu Patris cœlestis prolatæpe. regrinum humanarum doctrinarum assumentum contra Christi præceptum & exemplum attexere non fuerint veriti. 4. Qvemadmodum Apostolier verbo Evangelii per efficacem Spiritus fancti operationem fidem in Christum conceperunt: itaadhuc hodie non ex internis immediatis Spiritus fanctiafflatibus, sed ex auditu verbiest sides. Rom. 10, 17. unde paulo post notanter dicit Christus, seorare pro credituris per sermonem Apostolorum , v. 20. 5. Sicut Christus doctrinam Evangelii tradidit Apostolis, quos fideles existimavit ponens in ministerio, 1. Tim. 1,12. ita ministri Ecclesiæ que audiverunt per multostestes, commendare debent fidelibus hominibus, qui idonei fint & alios docere. 2. Tim. 2,2. 6. Quamvis Apostolidivinis Christi miraculis in side sua non mediocriter fuerint confirmati, Joh. 2, 11. Christus tamensolius doctrinæ Evangelicæ hic meminit, qvod per eam ad fidem fuerint perducti, quia doctrina elt sufficiens, perperuum & efficax fidei accendendæ, augenda & confirmanda medium, achae propriafiliorum Dei nota, credere verbo, sive novisillud confirmetur miraculis, sive eis destituatur. 7. Christustria de Apostolis h. l. pronunciat, qvæ inomnibus verè piis oportet esse conjuncta. Primo quod Verbum Evangelii acceperint, qvia promissio Evangelii non prodest absq; had slive acceptione. Secundo quod cognoverint, quia falutaris acceptionis fructus five consequens est Dei & Christinotitia. Tertio quod crediderint, quia per fidem fitapprehensio verbi & beneficiorum in eo oblatorum. 8. Sicut superius in genere Christus pronunciat, bat est vita aterna ut cognoscant te solum verum Deum & quem missiti fesum Christum: ita in specie ad Apostolusilludh. I. applicat, ac testatur, etiā ipsos ex verboEvangelii cognovisse eum, in cujus cognitione vitazterna conlistit, videlicet Patrem verum Deum& Filium Mediatorem à Patre in mundum missimp. Quisqvis ergo Evangelium fide amplectitur, 15 Christum salutariter cognoscit. Cognito Christo Deus salutariter cognoscitur, in hac Patris & Filii per Spiritum cognitione vita æterna consistit 9. Christus celebrat sidem Apostolorum, qva tame non solum erat infirma & imperfecta, sedetiamo inconstans, à qua brevi illos noverat in fugam & abnegationem prolapfuros. Sic placet Christoinfirma fides, modo adhærens infirmitas nobis non

placeat, modo etiam in fide perseveremus, eamque augeri qvotidie petamus. 10. Qui in Christum eredunt, illi soli ada da cognoscunt, qvià Christo aberrant, opinionibus ducuntur, non autem veritate nituntur. 11. Qui verbum Evangelii side recipiunt, cognoscunt & credunt, qvod Christus à Patre exiverit, & qvod à Patre in mundum missus exmandato & beneplacito Patris omnia peragat, inde oritur sirma erga Patrem cœlestem cordissiducia, qvod Deus non sit aliter erga nos affectus, qvam qvalem se in Christo Mediatore revelavit.

Tertia classis mitionum, propter quas pro Apostolis se intercedere Christus asserit, desumitur ab ipfins Christi persona. Huic rationum classi præmittit Christusipsam propositionem. Ego pro eis rogo. De hac propositione notandum 1. qvod respectu rationum præcedentium à persona Patris cœlestis & flatu five conditione Apostolorum desumtarum fit συμπέρασμα five conclusio, respecturationum sequentium à persona ipsius Christi petitarum sit กอง Georg sive propositio. Quia sermonem tuum illis manifestavi , quia tui erant & de mundo mibi eos dedisti, qvia sermonem tuum servaverunt , quia cognoverunt , quod omnia quacunque dedisti mibi, abste sint, quia Verba abs te mibi tradita acceperunt & cognoverunt verè quod à te exiverim, & crediderunt, quod à temissus sim, ideo pro illisrogo. Vicissim, ego pro eisrogo, quia eos mibi dedisti & sunt mei, quia glorificatus sum in eis, qvia me ex mundo discedente ipsiin mundo adbuc manent. 2. Qvod contineat ipsam petitionem , sed in genere & indefinite. Dicit Christus, se pro discipulis jam precari, postquam scilicet pro sui glorificatione in primo membro oraverat ac pro credituris per sermonem Apostolorumin tertio membro oraturus erat, postea in v. 11. & segg. exponit, quid precetur. 3. Quod Christus his verbis sese offerat Mediatorem inter Deum & homines. Sacerdotes Vet. Teft. hactenus facrificia obtulerunt & pro populo orârunt, sed sacrificia illam seac per se non potuerunt esse idasua, oradam meritorià mundum sibi reconciliare ac pro peccatis satisfacere. Ergo ego jam venio &c. Singula verò propolitionis hujus verba valde funt emphatica, Ego, inqvit, pro eis rogo. Ego, qui sum dile-clus & unigenitus tuus Filius, tibi coæternus & consubstantialis vers. 1. cui dedisti potestatemomnis carnis, ut quotquot dedisti ei, det eis vitam eternam versic. 2. ego qui in ministerio meo te glorificavi super termam, quique jam jam consummaturus sum opus redemtionis, quod dedifti mihi, versic. 4. ego qui sum sanctus & innocens separatus apeccatoribus, Hebr. 7. versic 26. cujus preces non potes repudiare, sed quem semper audis, Johann. 11. versic. 42. ego, inquam, qui à te exivi & in mundum missus sum , ut essem Mediator & perpetuus Ecclesiae Sacerdos, pro eis rogo, inde Syrus pronomen Σης, ego, bis repetit. Περὶ ἀυτῶν, ponitur pro ὑπερ ἀυτῶν , ut Matth. 26. versic. 28. Marc. 1. versic. 44. Johann. 16. versic. 26. &c. Respicit autem pronomen aviar tum ad pracedentia., tumad sequentia, ut paret ex illis, quæ paulò antè sunt dicta. Intercessionem hanc suampro Apoftolis Christus describit per Verbum égarai, quod est humilitaris, postea in vers. 24. dicit, θελω, volo, ut ubi ego sum V illi sint mecum, quod est majestatis, quia ut Deus & homo in his precibus loqvitur ac Sacerdotalis intercessio secundum utramq; naturam ipsi '

Harm. Tom. III, vel Gerhard. Contin. pars tert.

competit, ratione scilicet ea, qvam superius expofuimus. De Christo ad dextram Patris pro nobis intercedente & in statum gloriæ evecto non usurpatur in scripturis verbum έρωταν sed έντυγχανον Rom. 8. v. 34. & waganaheir sive waganhyror eiras, 1. Joh. 2. v. 1. qvorum utrumqve Spiritui sancto etiam tribuitur, illud Rom. 8. v. 26. hoc Joh. 14. v.16. & 26. cap. 15. v. 26. cap. 16. v. 7. ut modus intercessionis in statu humiliationis intelligatur distinctus à modo intercessionis in statu exaltationis. Colligitur autem ex hacpropositione. 1. Quod Christus sit unicus Mediator inter Deum & homines, perpetuus Ecclesiæ Sacerdos, qui non solum inara crucis feiplum victimam in odorem fuavitatisPatri cœlesti pro nobis obtulit, Ephes. 5. vers. 2. sed etiam pro nobis apud Patrem cœlestem intercedit & fructum sacrificii sui nobis applicat. 2. Hæc intercessio Christi Sacerdotalis, Mediatoria, inagun meritoria ac propitiatoria, quæ nititur personæ dignitate, officii sublimitate & satisfactionis pro nobis præstitæ valore, toto cælo distinguitur ab intercessione συναγωνισιώ, qua sancti, qui interris adhuc militant, conjunctis precibus adversus Satanam & ejus organa pugnant. Aug. 1, 2. contra Parmenianum cap. 8. Homines Christiani invicem se commendant omtionibus suis, pro quo autem nullus interpellat, sed ipse pro omnibus, bic unus verusque Mediator est.
3. Summa hæc est Ecclesiæ & omnium prorum. consolatio, qvod sciunt se talem Mediatorem & intercessorem habere, qui causam eorum diligentiffime agat apud Patrem. Quis eft , qui condemnet electos? inqvit Apostolus, Christus est, qui interpellat pronobis, Rom. 8. v. 34. Si quis peccaverit, advocatum habemus apud Patrem Jesum Christum justum. 1. Johan. 2. vers. 1. Quamvis ergo diabolus coram Deo nos accuset die ac nocte, Apoc. 12, 10. quantivis lex propter peccata nos accuset, quamvis conscientia no-stra nos accuset, tamen in hujus Mediatoris nostri intercessione Sacerdotali confidamus. Christus Mediator noster à nostris stat partibus, quod ergo per nos ac nostra merita impetrare non possumus, ipfius merito & intercessione obtinebimus. 4. Exemplo Christi non solum pro nobis sed etiam pro aliis oremus, 1. Tim. 2. v. 1. Jac. 5. v. 16. Sumus unio corporismystici membra. Æqvum igitur est, ut mutuis precibus nos invicem juvemus. 5. Cum primis verò pastores pro auditoribus fidei suz commissis orent. Absit à me peccatum istud, ut cessem pro vobis onre ad Dominum, inqvit Samuel, 1. Samuel. 12. vers. 23. Paulum Apostolum pro Ecclesis à se plantatis & auditoribus ministerio suo conversis affidue oraffe patet ex 2. Cor. 13. v. 7. Ephef. 1.v. 16. cap. 3. v. 14. Phil. 1. v. 4. & 9. Coloff. 1. verf. 3. 2. Theff. 1. v. 11. &c.

Propositioni jam subjungit Christus nationes à persona sui ipsius petitas & quidem tres. 1. Apropria sua posfessione. Qui mei sunt, pro illismeritò rogo & illorum curam tu Pater meritò suscipis. Apostoli hi sunt mei. Ergo meritò pro illis rogo & eorum curam tu Pater meritò suscipis. Major est manifesta veritatis, Christus enim agnoscit suos, Joh. 10, v. 14. & 27. diligit suos, Joh. 13, 1. ergo etiam meritò pro illis rogat. Pater cœlestis non solum Christum sed etiam eos, qui Christi sunt, diligit sol. 16. v. 27. ergo illorum, qui Christi sunt, curam meritò suscipit. Minorem Christus primò amplificat à con-

Aaaaaaa 3

tra

trario. Non pro mundo rogo sed pro iis , quos dedisti mihi. | Secundò probat duplici argumento. 1. Quia Pater cœlestis ipsos sibi dedit. Argumentum formari potest hoc modo: Quos Pater cœlestis Christo de-dit, illi sunt Christi proprii. Sed Apostolos Pater cœlestis Christo dedit. Ergo Apostoli sunt Christi proprii, 2. Quia funt Patris. Argumentum proponi potest hoc schemate indutum: Qui sunt Patris cœ-lestis proprii, illi etiam sunt Christi proprii. Apostoli sunt Patris cœlestis proprii. Ergo etiam sunt Christi proprii. Majore probat Christus ex generali nowwie cumPatre. Omniameatua funt & tua mea funt. Ergo Apostoli, qui tui sunt, etiam mei sunt. Ex hac avadio manifestum est, Christum non repetere hoc loco priorem rationem in v. 6. propolitam, tui erant & mihi eos dedifti, sed novam afferre rationem ex priore illa deductam, Quia Apostoli, pro qvibus rogo tui sunt, ideò etiam mei sunt. Et qvia mei sunt, ideò pro illis meritò rogo. Expendamus verò singulas argumenti partes. Amplificatio argumenti à contrario sic habet. Non pro mundo rogo, sedpro iis, quos dedisti mihi. Calviniani negantes Christium pro omnibus esse mortuum in his verbis præcipuum erroris sui fulcrum qværunt, perpetuò ingeminantes illud suum argumentum: Pro quibus Christus non oravit, pro illis etiam non satisfe-Jam verò pro mundo, boc est, finaliter impanitentibus & incredulis five pro reprobis non omvit. Ergo pro mundo non satisfecit. Piscat in hunc locum: Quia pro solis electis oravit, etiampro solis electis sese Patri obtulir. Resp. 1. perspicua sunt Scripturæ dicta & Solis quali radiis scripta, qvod Christus pro omnibus seipsum dederit precium redemtionis, Rom. 5. v. 8. 2. Cor. 5. v. 14. 1. Tim. 2. vers. 6. Hebr. 2. v. 9. qvod sit mundo datus, Joh. 3. v. 9. gvod fit mundi Salvator, Johan. 4. v. 42. qvod sit agnus Dei tollens peccatum mundi , Johann. I. v. 29. gvod fit propitiatio non tantum pro nostris sedetiam totius mundi peccatis, 1. Joh, 1. v. 2. qvod pro illis etiam sit mortuus, qui sua culpa percunt, Rom. 14. v. 15. 1. Cor. 8. v. 11. 1. Petr. 2. v. 1. &c. 2. E-jus contrarium non potest ex his Christi verbis colligi, qvod ràm evidens est, ut qvidam ex ipsisadversariis illud agnoscant. Musculus in hunc locum fic commentatur: Mortuus quidem est Christus pro omnibus & propitiatio est pro totius mundi peccatis, verum eagratianon recipitur nisi ab electis, à reprobis respuitur. Sicut ergo non sunt propitiationis hujus capaces, qui illam per incredulitatem respunt, sic etiam orationis Christi capa-ces esse esse non possunt, qui mundo huic non regno Christi adharent. Gualtherus in 1. Joh. 2. Procul facessant omnes cogitationes, que Christimeritum ad paucos modò extendi perspadere conantur. 3. Argumento ex verbis Christi formato diversimode ab orthodoxis respondetur, quætamen responsiones non sunt contrariæ, sed subordinatæ, nec pugnant cum sidei analogia, sed ei exactissimè congruunt. 1. Quidam nomine mundi intelligunt cotteros omnes homines prater Apostolos, cum Christus peculiariter hoc loco pro Apostolis oret, qvi soli in cœnaculo aderant, qui fuerant præcipui Christi sectatores peculiari amoreabipso dilecti, qvos missurus erat in totum or-bem suturos totius mundi doctores & Ecclesia fundamenta. Hanc hypothesin si amplectamur, munifestum est, & ne ipsi quidem adversarii negare poterunt, nullam elle argumenti hujus vim vel nervum. Ipsimet enim concedere coguntur,

Christum pro aliis etiam, qvam pro Apostolisesse mortuum, videlicet pro electis per sermonem 4. postolorum in Christum credentibus. 2. Distingvendum ergo inter duplicem Christi Mediatoris intercessionem. Una est generalis, qua totum mundum spectat, sicut etiam Filius Dei eo sine in mundum venit, ut in assumta carne pro totius mundi peccatis satisfaceret ac totum mundum Deoreconciliaret, Ef. 53. v. 12. Luc. 23. v. 34. alteraeft specialis, qua Christus vel pro omnibus verècredentibus & dilectis suis discipulis, vel prosolis A. postolis, vel pro Petro in individuo orat, ut hocloco & Luc. 22. v. 32. Sic summus Veter. Test. Saccerdos Christi typus interdum pro toto populo, interdum pro quibusdam in specie oravit, ficut etiam distincta fuêre sacrificia pro peccatistotius populi & pro certarum personarum peccatisoblata. Proinde non potest ita concludi. Christushoc loco in specie orat pro Apostolis & pro illis , qui per fermonem eorum erant credituri. Ergonullo unquam tempore oravit etiam pro aliis. Poffet enimeodem modo concludi. Christus in specieoravit pro Petro. Ergo nullo unqvam tempore pro reliquis Apostolis oravit. Quanto melius Aretius in hunc locum : Speciales hapreces ad Aposolos solumpertinent, alias pro amicis, pro inimicis, pro hostibus, aliisque omnibus orat Filius Dei. 3. Eo modo, quo Christus hic orat pro Apostolis ac procredentibus, non oravit pro mundo, id est, pro incredulis & impænitentibus, sed non seqvitur, ergo nullo planè modo pro incredulis & impanitentibus oravit. Christus eo modo pro Apostolis &omnibus per Verbum ipsorum credituris orat, utin agnita veritate & concordi unanimitate conferventur, v. 11.17.21.& 22. eo modo non rogavit pro impœnitentibus & incredulis. Quomodo enim pro illis orare posset, ut in agnita veritate & inbono conserventur, cum tenebris peccatorum &errorum adhuc toti sint immersi & in maligno possii? Quomodo (inqvit Stapulenfis in hunc locum) proidololatris & perfecutoribus posset sie rogare. Pater serveos innominetuo, quomodo posset de illis dicere sui erant, su mibi eos dedisti, ego glorisicatus sum ineis? Interimalio modo pro ipsis orat, videlicet ut ad agnitioneveritatis perducantur, ut convertantur &credant &c. Pro iis rogat, ut in bono persistant; pro impiis& peccatoribus, ut à malo desistant. Propiis rogat, ut in fide conserventur, pro impiis, ut ad fidem perducantur, non autemut in sua incredulitate conserventur. Lutherus in h. l. tom. 5. Witteb.p. 198. Pro mundo rogare & pro mundo non rogare utrumque est bonum & rectum. Mox enim in sequentibus dicit Christus, non pro eis tant um rogo, sed & pro iis, qui credituri sunt per sermonem eorum. Hos certe, priusquam ad fidem convertuntur, de mundo esse oportet, ideo promundo ipsi orandum propter eos, qui adbuc sune convertendi. San-Etus Paulus haud dubié criamnum de mundo crat , cum persequeretur & occideret Christianos: actamen S. Stephanus rogabat pro eo, ut converteretur: ita Christus quoque rogabatineruce. Pater, ignosce illis. Ita verum essevidemus, quod pariter pro mundo roget & non roget, bocantem inest discriminis. Non rogat pro mundo boc modo, quo prosuis Christianis rog ando utitur. Pro Christianis itarogat, ut penes rectam fidem maneant, inque ea proficiant as pergant, neque ab ea desciscant, pro convertendis orat, ut relicta priori vità ad fidem accedant. 4. Huic respon-

dicunt inter officium Christi Sacerdotale & Propheticum. Respectu officii Sacerdotalis Christus tanqvam fummus Nov. Testam. Pontifex pro omni-bus deprecatus est, cùm seipsum in ara crucis tanqvam victimam pro totius mundi peccatis DeoPatriofferret: respectu officiiPropheticiChristus impœnitentibus & reluctantibus peccatoribus claveligante peccata retineri voluit. Luther. in gloss. marg.h.l. Non rogo, ut mundi & incredulorum actionibus delecteris, perinde ut Moses Num. 16. v. 15.0rat. Nonacceptes facrificium Corch, ac David Pfalm. 59. v.6. Non miserearis omnibus operantibus iniquitatem &c. quin & Christus ipse dicit , Pf. 16. v. 4. non ero memor nominum eorum per labia mea. 5. Quidam distingvunt inter orationem Christi sufficientem sed non. efficacem, & inter orationem sufficientem ac simul efficacem. Priore modo ut pro omnibus est mortuus, ita quoque pro omnibus oravit, posteriore modo pro illistantum orat, qvi credunt & per fidem salvantur. Sed hæc distinctio rectè explicanda est, ut caufaillius (ut sic dicam) inefficaciæ non statuatur in Christi passione & intercessione, sed in ipsis hominibus salutari precum Christi fructu & efficacia seiplos privantibus. 6. Simplicissima responsio colligitur ex toto contextu. Christus inter causas, propter quas pro Apostolis roget, etiam hanc affert, quod non roger pro mundo, sed pro talibus, quos Pateripfidederit, & qvi sermonem ejus servaverunt. Oftendit igitur justitiam & æqvitatem suarum precum, neque enim pro omnibus quævis sunt petenda, cumnec imponitentibus quamdiu tales manent, peccatorum venia, nec incredulis, quamdiutales manent, salus æterna sit petenda. Inde Christus Apostolos suos Patri commendans dicit. Non rogo pro mundo, id est, pro impiis & perditis hominibus, qvi sermonem tuum repudiarunt, ac me in mundum à te in commodum ipforum mis-fumpersecuti sunt, sed pro iis, quos dedisti mihi, qui sunt proprii & dilecti mei discipuli. Mundi enim nomine hic intelliguntur pertinaces verbi contemtores & discipulorum Christi persecutores, qui sacrificium pro peccatis ipsorum in ara crucis oblatum & doctrinam Evangelii, in qva beneficia Christinobis offeruntur præfracte repudiant, qui patiuntur se regi à Principe mundi, ut Spiritui sanctorelistant & ad Christum convertinolint, de qvibus Joh. 14. v. 17. Christus dixerat: Mundus non potest accipere Spiritum sanctum, quia non videt eum nec scit eum. & cap. 15,18. Simundus vosodit, scitote quod me prius quam vos odio habuerit. Cum qua expositione non pugnat, qvod alii nomine mundi intelligunt eos, qvi corde suo mundo adhærent, qui carnis defideria liberè perficiunt, qvi mundi amicitiam verboChristi præferunt &c. inde enim atg; ideoEvangelium Christi repudiatur & ejus confessorio habentur, qvod homines à mundo segregari & carnis suz concupiscentiis resistere, & crucem cum Evangelio conjunctam suscipere renuunt, Aug. tract. 107. in Joh. Mundum vult intelligi, qui vivunt secundum concupiscentiam mundi & non sunt in ea forte gratia, ut per ipsum eligantur in mundo. Simon de Cassia l. 12. c. 16. Mundi nomine intelliguntur, qui tam dulci vinculo mundo colligati sunt, ut nolint abeo dissolvi. Albert. in h. l. Mundus hic sumitur pro affettu mundano disce respexit) qu'am ad dationem ipsam & eum voluntate permanendi. Hic mundus non est dignus qu'idem dationis hujus objectum, videlicet exauditione contra orationem operatur. Colligitur ad seipsum, cujus Apostoli per illam da-Harm. Tom. III. vel Gerbard. Contin. pars tert.

fioni affine est, quod quidam distinguendum esse autemex hac antithes: 1. Non omnes homines fructum passionis & intercessionis Christi percipere, sed magnum esse corum numerum, qvibus pasfio Christi nihil prodest & in quibus Christi sangvis qvasisterilescit. 2. Exprimuntur illi nomine mundi, qvo intelliguntur amatores mundi, contemtores verbi & persecutores cœtus Christiani. Qvotqvot enim mundo adhærent, qvotqvot desideria carnissecure persiciunt, quotquot verbum repudiant ac persequentur, illi, quamdiu sunt ac manent tales, à Christo & salute æterna manent exclusi. 3. Ecqvid verò tristius cogitari posset, qu'am à fructu passionis & intercessionis Christi exclufum esse? Et qui tales sunt ac manent, illos certissima manet damnatio. Mundus deberet ad hæc cohorrescere, sed æstimat ludum acjocum suo cum præsentissimo exitio. 4. Quia Christus non orat pro mundo, ergo extra Ecclesiam, ad qvamfolam specialis Christi oratio pertinet, nec gratia. Dei, nec remissio peccatorum, nec vita aterna promissio locum habet. Atqve eo ipso vera Ecclesia distinguitur à Synagoga malignantium & omni-bus cœtibus gentilium, Turcarum, Judæorum, imò etiam ab hæreticis & hypocritis, qui externaduntaxat societate Ecclesiæ sunt conjuncti, qvod Christus specialiter pro sola Ecclesia & veris eius membris orat. 5. Mundus justo Dei judicio sibiac sua voluntati relictus qvotidie in pejora ruit, qvia destituitur speciali illa Christiintercessione. 6. Nequaqvam igitur per absolutum aliqvod reproba-tionis decretum, sed judiciaria & consequente Dei voluntate ingratitudinem erga Christi beneficial. & contemtum verbi puniente mundus beneficio intercessionis Christi privatur.

Huic amplificationi argumenti à contrario subjungit Christus geminam minoris probationem. Quod enim Apostoli sint ipsius proprii ac proinde merito pro illis oret, illud probat i ex eo, qvod Pater cœlestis illos sibi dederit. Nonpro mundo, inqvit, rogo, fed pro iis, quos dedifti mibi, wei av dedanas, h.e. wei eneivar & dedanas per ulitatum Græcismum quo etiam weiterum ponitur pro vare. Qua vero ratione Pater colestis Apostolos Christo dederit, expositum suit superius in v. 6. Additibidem Christus, quod Pater ipsi dederit Apostolos de mundo, qui προσδιορισμος hoc loco repetendus. Non rogo pro mundo sed pro Apostolis, quos dedisti mihi de mundo, qui propter hanc dationem non sunt de mundo, pro quo menon rogare dixi. Augustin. in h 1. Non pro mundo sed pro bis , quos Pater ei dedit , rog are se dicit, per hoc enim , quod eos Pater illi jam dedit , factum eft , ut non pertineant, ad eum mundum, pro quo non rogat. Quidam existimant, Christum hic respicere ad Patris cœlestis dilectionem, ur sit sensus : Quia Apostolos hosce meos intimo & constantissimo amore complecteris, ex quo factum est, ut eos mihi dederis, & vero hanc tuam erga ipsos voluntatem. non mutas, ac qvia me hujus tui erga ipsos amoris testem atque interpretem esse voluisti, ideò pro Sed ex analysis superius proposita maillis rogo. nifestum est, Christum hoc loco non tam ad fonte dationis, videlicet ad æternam Patris dilectionem & electionem respicere (quò inargumentis è persona Patris petitis in versic. 6. verbis Aaaaaaa 4

tionem facti funt proprii, Junde Christus pro illis tanqvam suis meritò se orare asserit. Chrysostomus homil. 80. in Johannem. Illaparticula, dedisti mibi & bujusmodi oftendit, non tanquam alienum se venis-Je , ut eos ad fe traberet , fed tes idies accepiffe. 2. Exeo, qvod Apostoli sint Patris propri & consequenter etiam iplius Christi proprii. Rogo, inqvit, proiis, quos dedisti mibi), quia tui sunt. Posteriora isthæc verba, quiatui sunt, quidam conjungunt cum proximè præcedentibus, ut intelligatur ratio reddi, quare Pater illos Filio dederit, Quia enim Apostoli erant Patris proprii, & verò Pater omnia sua Filio communicat, ideo etiam Apostolos Filio donat. Vel etiam ideò hocaddi, ne qvis suspicetur Patrem per hanc dationem Apostolorum possessione sese abdicasse. Neque enim quia Pater eos Filio dedit, amisse eos, quos dedit, ut recte monet August. tract. 107. in Joh. Sed quia hancrationem à propria Patris possessione desumtam in prima classe Christus proposuit, ideò verba illa, quiatui sunt, rectius conjunguntur cum propositione. Rego proillis, quia tuisunt, utsicreddaturratio, qvarepeculiariter pro Apostolis oret & non pro mundo, nimirum quia Apostoli sint ipsius proprii. Ergo ut ex verbis non rogo pro mundo, extrema mundi, ideft, incredulorum, impænitentium, Verbi contemtorum & Ecclesia persecutorum colligitur miseria; ita ex his verbis, rogo pro iis, quia tui funt, colligitur 1. Maxima felicitas & dignitas verè credentium in Christum, qvod scilicet sint non solum Patris colestis, sed etiam Christiproprii. Veraveræ Ecclefiæ membra sunt Dei peculium λαος ωεριάσι. Αλαος είς ωεριασίης, Exod. 19. v. 6. 1. Petr. 2. v. 9. Cum enim nondum essent, Filius Dei cum Patre & Spiritu sancto eos pro suis reputavit & ante jasta mundi fundamenta eos ad lalutem elegit, Joh. 15, 16. idem Filius in plenitudine temporis homo factus proprio suo sangvine eos sibi mercatus est ex omni & lingua & populo & gente, & fecit eos Deo Reges & Sacerdo-tes, Apoc. 5,9. & 10. fecit eos sibi proprios non natura sed gratia, non procreatione, sed redemtione, non generatione carnali, sed redemtione spirituali. Sic ergò verè in Christum credentes sunt proprii Patris, qvi eos in Christo ad vitam aternam elegit & ad Christum per vocationem traxit: sunt proprii Filii, qui eos proprio fuo fanguine redemit & mystico suo corpori inseruit: sunt proprii Spiritus sancti, qui eos illuminat & tanqvam spirituale & proprium suum templum inhabitat. 2. Quòd solis illis passio & intercessio Christi prosit, qui sunt Christi proprii, hocest, quos Deus ab aterno in Christo elegit, ac in tempore vocat & justificat, qui Christo verâ fide constanter adhærent, qui à mundo sese incontaminatos custodiunt, Jacob. 1, v. 27. 3. Qvod Deus nulla re magis ad misericordiam slectatur, quàm quod simus ipsius proprii. Ergo in precibus nos & nostram salutem Deo comendantes ac gratiam & auxilium ab ipso petentes hoc præcipue urgeamus, qvod non simus alieni & extranei, sediplius proprii ac domestici, Eph. 2, 19. qvod simus ipsi9 peculium, per Christum redemti, in filios Dei adoptati, & mystico corpori Christi insiti, Esa. 64, 8. Et nunc, Domine, Pater noster es. vers. 9. Populus tuus omnes nos. Sap. 15,2. Si peccaverimus, tui sumus. 4. Quod exemplo Christi peculiari amore illos complecti, & statem verè divinam competere, non tamen

Christi proprii, qvi sunt dilecti Patris Filii, Christi fratres & Spiritus fancti templa. Sicut benefaciendum quidem omnibus, maxime tamen fidei domelli. eis, Gal. 6, 10. ita in precibus in genere oremus, ut Deus omnium misereatur, interim in specie &peculiariter pro salute & incolumitate Ecclesia orare debemus. Nec est, qvod qvis regerat, exemple Christi non esse rog andum pro mundo, idest, pro impenitentibus, contemtoribus, & persecutoribus, sed pro sola Ec. clesia & ejus membris. Est enim hic diversa ratio inter Christum & nos. Christum in luce divina fue o. mniscientiæ exactissime novit, quinam in suaimpœnitentia & incredulitate ad finem usque vita permansuri erant, pro illis ergo non oravit, nobis autem dum in hac vita adhuc per fidem ambulamus, non constat hoc in individuo, igitur excantate pro omnibus, etiam pro ipsis persecuroribus oramus, Match. 5. v. 44. Luc. 6. v. 28. interimquando rogamus, ut sanctificetur nomen Dei , adveniatre. gnum Dei, & fiat voluntas Dei ficut in calo, ita quoque in terra, simul petimus interitum præfractorum & ob. Stinatorum Eccclesia hostium, Pfal. 59. v. 6. Non. miserearis omnibus qui operantur iniquitatem. Esth. 14.v. 13. ut iple pereat & cæteri, qui ei consentium. Neque enim rogandum pro persecutoribus, ut insuis conatibus fint felices & confilia ipsorum prosperè succedant, sed ut vel convertantur, vel si converti nolint, &in sua crudelitate pertinaciter perseverent, evertantur 1. Johann. 5. verfic. 16. Est pettatum ad mortem, non dico, ut pro illo quis roget.

Connexionem majoris in argumento posteriore. Qui sunt Patris proprii, illi etiam sunt mei, jam porrò Christus probat generali assertione de sua & Patris zowonie, subjungens : Et omnia meatua funto tuamea sunt. Vocula warra non solum ad prius, led etiam ad posterius membrum pertinet,omniameas tua sunt, & omnia tua mea sunt, ut evidenter colligitur ex locoparallelo, Joh. 16. v. 15. omnia quecunque Pater habet, mea funt. Particula ney in priore membro ponitur airiologinas, Gen. 20. v. 4. Pf. 60, 12. Pfal. 108,13. El. 53, 11. 1. Joh. 1,2. &c. ratio enim redditur, cur Christus dixerit se pro Apostolistanquam fibi propriis orare, idq; probaverit ex eo, qviasint Patris. Ideò verè dicere possum ipsos & tuos & meos esfe, qvia omnia mea tua funt, T tua mea funt. Lyranus hæc verba accipit de inseparabili divina Shumane nature in Christi unione, & ex ea orta idiomatum divinorum communicatione, per quam bumana adscribuntu Christo Deo & divina Christo bomini. Sed Christus in his precibus Patrem cœlestem alloqvitur, acinter Patrem & Filium non est unio personalis, sed unitas essentialis, nec ob communicationem idiomatum ea, quæ sunt Christi hominis, directè tribuuntur Patri, nec ea, quæ Patris sunt, directe tribuuntur Christo homini, sed utipsa unio personalis, ita quoque ex ea orta idiomatum communicatio inter divinam & humanam Christi naturam versatur. Ergo proprie & principaliter hic loqvitur de sua secundum divinam naturam cum Patre oposoia, de qua etiam superius dixerat, Johann. 16. verlic. 15. Omnia quecunque Pater habet, mea sunt, interim non negamus, Christo etiam secundum humanam naturam potentiam, gloriam & majepro illis speciali siducia orare debeamus, qui sunt lessentialiter sed personaliter, per & propter hypostaticamhumanæ naturæcum divina unionem, ejusdemqve ad dextram Patris collocationem. Photiniani negantes Patris & Filii ouos Ciav tantum de Apostolis voculam wavra accipiendam esse statuunt, utpote de quibus hoc loco unicè sit sermo. Catech. Racov. pag. 127. Sed qvod tum hic ipse lo-cus, tum alter ei parallelus, Johann. 16. versic. 15. nonpossit nec debeat aliter accipi qu'am de divinæ essentia in Patre & Filio unitate, compluribus argumentis in cap. proxime præcedente, in explicatione loci paralleli fuit demonstratum, & ad Photinianorum argutias responsum. Hoc loco illud urgemus, qvod juxta hanc Photinianorum hypothefin adoregia quædam in verbis Christi statueretur, qvam absit, ut concedere velimus. Scopus Christi est demonstrare, qvod Apostoli sint sui proprii. Probatilludex co, quia sunt Patris. Argumentum ergo ipsius sichabet: Qui sunt Patris proprii, illi etiam funt mei proprii. Sed Apostoli funt Patris proprii. Ergo & mei. Majorem confirmatexlua & Patris ouos Cia. Omnia mea funt Patris, & omnia Patris sunt mea. Finge vocabulum warra de solis Apostolis agere, sequetur Christum idem probare per idem, quod absit. Per to wavra igitur non tantum intelliguntur Apostoli, pro qvibus Christus specialiter tunc orabat , nectantum doctrina Christi, qvod illa per omnia doctrina &voluntati Patris sit conformis, nec tantum bona creata sensu eo, quod sicut omnia creata sunt opus & possessio Patris, ita etiam sint opus & possessio Filii, imò Patrem & Filium esse unum creatorem & possessorem omnium creaturarum, ac totius naturæ Dominum, fed etiam ipfa esfentia & essentialia attributa, increata & infinita Patris & Filiiopulentia, quia Pater per æternam generationem suam essentiam & omnia attributa essentialia Filio communicavit, & viciffim Filius ab æterno à Patre genitus unam & eandem cum Patre habet essentiam, qvam explicationem non tantum series textus, fidei analogia & locorum parallelorum collatio, sed etiam unanimis piorum veterum testificatio confirmant. Athanas. in disput. cum Ario coram probo judice. Dona divina hoc modo intelligenda sunt Filio attributa. Dedit enim Filio Pateromnipotens omnipotentiam, majestatem majestati, virtutem dedit virtuti, prudentiam dedit prudenti, præscientiam prescienti, eternitatem eternitati, divinitatem divinitati, caeqvalitatem equalitati, immortalitatem immortalitati, invisibilitatem invisibilitati, Regiregnum, vitam vite, & non aliam ab ea, quam babet, dedit, & quantambabet, tantam dedit, vel si qua alia, que Pater indivisibiliter, & inseparabiliter contulisse monstratur. Sed hac omnia nascenti potius quam indigenti dedisse probatur , cui à Filio dicitur. Omnia mea tua funt , & omniatuamea sunt. Seista omnia, qua perhibetur Pa-ter Filio contulisse, alia in eo, & alia videntur esse in. Filio , mendacem fine dubio facimus Filium , qui dicit , suaesse que Patris sunt. Hilar. lib. 2. de Trin. Neque pars Patris est in Filio , testatur enim Filius mea omnia tuasunt, & tuamea. Perfectus aperfecto est, quia qui habet omnia , dedit omnia , neque ideirco existimandus est non dedisse, quia habeat, vel non habe-re, quia dederit. Basil. libr. 2. contra Eunom. Ulud vero cui non patet , quod nulla Filiroperatio à Patre divifaest ? necest aliquid in rebus , quod Filio insit , & à Patre alienum fuit. Omnia, inquit, meatua sunt,

& tuamea, libr. 4. contra Eunom. Si Filius creatum Patris solus, cuncta verò catera Filii, cum dixerit, mea omniatua sunt, quod recte dicere poterat Filius, adhec autem intulerit, & meatua sunt, Eunomii ratione non re-Etaidintulit. Namipfe sui ipsius esse non potest. Quare videtur de similitudine ac identitate ipsorum in omnibus similique substantia, non de creaturis verba illa dixisse. Epiphan. contra Sabellium. Ti de ési, ta tê Паτρος, αλλ ή Θεος ο Πατήρ, Θεος έιμι, ζωή ο Πατήρ, ζωή εἰμί. Πάντα τὰ τὰ Πατρός με, εμά ἐςιν: Quid verò est ea , que Patris sunt ? nisi quod Deus est Pater, Deus ego sum. Vita est Pater , vita ego sum. Omnia. que Patris mei sunt , ea sunt mea. Amb. libr. 5. de side cap. 3. Ut scires magnum Deum, & salutarem & omnipotentem Dei Filium , indicium sue majest atis admiscuit, dicendo. Et meaomnia tua sunt, & tua mea. Nazianzen. lib. 4. de Theolog. Nec fieri potest, nec concedendum est unquam, Filium aliquid facere, quod non faciat Pater. Omnia enim que Pater habet , Filii funt sicut vicissim , que Filii sunt , eadem & Patrissunt. Nibilergo proprium, quia omnia communia. Quando ipsum illud esse commune est , & in eodem dignitatis gradu utrique, tametsi Filio est à Patre. August tract. 107. in Johann. Nonest fas, ut sancti, de quibus bec locutus est , cujusquam sint , nisi ejus à quo creati & sanctificati sunt, ac per hoc 5 omnia, que ipsorum sunt , necesse est, ut ejus fint , cujus & ipsi sunt. Ergo cum & Patris & Filii sint , aquales eos esse demonstrat, quorum aqualiter sunt. Gaudentius de promiss. Paracleti serm. 14. tract. 14. Tua omnia mea sunt , & meatua sunt , per unitatem scilicet divine substantia, que nescit aliquid habere suum, quod natura sua non sic. Cyrill, lib. 1. in Johann. cap. 3. Filius ad Patrem ver aoratione, omnia mea, inquit, tua sunt, & tuamea. Si ergo minor Patre Filius eft, & Filio Pater major , ut haretici sentiunt , quoniam qua Filii sunt, Patris sunt , & que Patris , Filii , minus ipsum quod in Filio eft , Patrietiaminerit , S è converso majus ipsum , quod in Patre cst, Filio quoque necesseriò accommodabitur. Nihilergo prohibebit Patrem quoque Filio minorem credere, & Filium Patre majorem. Que omnia cum absurdissima fint , necesse eft, equalem omnino Patri Filium esse, cum omnia, que Patris sunt, communia sibi cum Filio sint. lib. 11. cap. 19. Omnia mea tua sunt &c. Ubi summaidentitas natura perfulget, ibigloria perfectionum incommutabilis est nec divisa, sed una Seadem. Nam cum. perfectionum Patris substantialiter Filius heres sit , omnia ipse qua genitoris sunt, possidet & Patrem sua rursus omnia habere oftendit. Hunc credendi modum dwina nos Seriptura edocuit. Albert. in hunc locum: Omnia meas tua sunt per inseparabilitatem substantie tibi unita, & omnia tua mea sunt per generationem substantialem mibi communicatam. Plura hujusmodi adducta funt superius in explicatione Joh. 16, 15. Exeo jam facile apparet, quâ ratione hæc verba cum superioribus conjungantur. 1. Principalis Christis copus est de-monstrare, quod merito oret pro Apostolis, cum illi non solum sint Patris proprii, sed etia sui. Illud efficaciter demonstrat ex eo, quia omnia cuPatre habeat comunia. Omniameatua sunt, & tuamea. Sed si Apostoli, pro qvibus rogo, sunt tui, ergo etiam sunt mei, ac proindeeorum curam merito suscipio & pro illis oro 2. Ut suam cum Patre o possico ex qua consirmatio argumenti deducitur, evidentus exprimeret, non solum dicit tua mea sunt, etiam measunt tua. Clarissime igitur demonstrat, se ut Deum non esse creaturam vel servum, sed

Patri per omnia æqvalem. Theophyl. in hunc locum: Si Filius Patre minor esset, quomodo ausus suisset dicere: Omnia tua mea sunt? Nam Dominus quidem omniababet, que sunt servi, servus autem non omnia.
que sunt Domini. 3. Inest etiam his verbis alia orationis Christi confirmatio. Ideò merito impetrare debeo, qvod rogo, qvia omnia tua bona funt mea. Ut tu Pater omnipotens, ita & ego Filius sum omnipotens. Item qvia omnia mea tua sunt, ideò etiam Apostolimei sunt tui, proinde qvia pro tuisillosagnoscis, necalienos, sed propriostibi commendo, ideò æqvum est, utà te exaudiar & voti compos reddar. Quia inter nos est essentiæ, voluntatis, potestatis, gloriz & rerum omnium communio; & verò ego Apostolos præ cæteris elegi, ut effent mei, ideo etiam tui sunt, ac proinde corum merito ut tuoru curam suscipis. Sed ad hunc scopum verba illa, tui emnt, & mibi eos dedisti, in v. 6. præcipuè sunt directa. 4. Quoniam dixerat, eos qui sibi à Patre erant dati, esse Patris, quærere qvis poterat, qvomodo Patris sint, sià Patre ipsi datisint? ideò addit, & mea omnia tua sunt. Vicissim ne quis cogitaret, eos qui ipsi à Patre dati erant, ab ejus dominio & possessione aliquando fuisse alienos, vel ex universa Patris possessione eos solos ipsum à Patre accepisse, ideo addit & tua omnia mea funt. Chrysoft. homil. 80. in Joh. Ut pravam sufficionem tolleret, ne quis novum ipsius arbitraretur imperium, & nuper eos accepisse, inqvit, mea omnia tua sunt. Ecce aqualitatem. Ne enim audiendo, quos dedisti mibi, aut sub Patris voluntate non effe, aut nihil antea ad Filium pertinuisse arbitrareris, utrumque bis verbis tollit, quasidicat: Noli, quia audis, Patrem mihi eos dediffe, existimare, alienos jam à Patre effe, mea Patris sunt, neque quod dixerim Patris effe, alienos à me ducas, nam que Patris sunt, mea sunt. Cyrillus in hunc locum. Qui Christo dati funt, Patriserant, sed à Christo propterea non fuerunt alieni, regnat enim cum Patre simul, cumque unum regnum fanctissima consubstantialisque Trinitatis sit, ipse Pater per Filium in Spirituregnat. Ita quicquid Filii est, gloriæ Patris subjicitur, & quicquid Patri subjicitur, in eo Filius do-minatur, ideo ait: Omnia meatua sunt, & tua mea-sunt. Simon de Cassia lib. 2. cap. 16. Ne inter Patrem & Filium credatur in possessione divisio, adjectum est: Et mea omnia tua sunt. Sic ergo utrumque his verbis Christus præcavit, tum ne Pater cogitetur ullo unqvam tempore aliqvid habuisse, qvod non habuerit Filius, tum ne putetur Pater Apostolorum possessione & dominio se abdicasse, ut jam sint ab ipso alieni, qvando eos Filio dedit. S. Quia ut ho-mo dixerat, tui erant, & mibi eos dedisti, siqvidem. Christo, ut homini datur, qvicqvid in tempore ei datur, ided ut Deus jam subjungit. Omnia meatua funt, & omnia tua mea sunt, conjungit enim semper hujusmodisententias, ut in personæ unitate & verus Deus & verus homo credatur. Colligitur ergo ex his verbis I, vera Christi Deitas. Nisi esfet verus cum Patre Deus, non posset dicere ad Patrem, omniameatuasunt, & omniatuameasunt. 2. Summa Ecclesie & vere piorum felicitas. Si omnia, quæ sunt Filii, etiam funt Patris, ergo etiam credentes in. Christum sunt Patris proprii. Qvomodo verò Pater, qvod sibi proprium est, negligeret? Si omnia, quæ sunt Filii, sunt etiam Patris & vice verså, omnia qvæsunt Patris, sunt etiam Filii, ergo Patris & Filii est una voluntas, una & æqvalis po-

tentia in servandis credentibus. Ecqvid ergoil. los ex manu Christi, qvæ etiam est manus sivepotentia Patris, eripere poterit? Hanc consolatio. nem inculcat nobis Christus, Johann. 10. versic, nem inculcat nobis chifficus, Johann. 10. verie, 28. Over meas non mpiet qui squam de manu mea, veriec. 29. Pater meus, qui dedit mihi, majorefismibus, Enemo potest rapere de manu Patris mei. veriec. 30. Ego & Pater unum sumus, 3. Maxima pirrumopulentia ac dignitas. Sicut Pater & Filius orumopulentia mnia habent communia per xowwiav & unitatem. naturæ essentialem : ita qvoqve verè pii redduntur divinæ naturæ κοινωνοί per unionem spiritualem 2. Petr. 1. vers. 4. unde Johannes dicit, nomania, nostram esse cum Patre & cum Filio ejus, Jesu Christo, I. Epift. r. vers. 3. In Christo habemus omnia, quia Patrem, & omnia quæ Patris sunt, certa ratione in illo habemus , 1. Corinth. 3. versic. 21. omnia, pestra sunt. Confer dicta in cap. præced. pericop. priore circa finem. Atque hæc est prima ratio à sui ipsius persona du-

cta, propter quam Christus pro Apostolis se orare afferit, nimirum quia funt propria ipfius possessio. Altem meio petita elt à Christi in Apostolis glorisicatione, Englorificatus sum in eis. Connexio est pulcerrima. Nam 1. ficut Christus in prima rationum classe hac duo conjunxerat, qvod Apostoli sint Patris proprii, & gvod Pater per manifestationem nominis suin Apostolis suerit glorisicatus; ita qvoqve in hacta-tia rationum elasse hac duo conjungit, qvod Apostoli sintipsius proprii, & quod ipse in eissuerit glorificatus. 2. Dixerat Christus, Apostolos à Patre fibi datos effe, jam fubjungit, quod ipfe in eisglorificetur. Oftendit igitur se in eis, qvi à Patresibi dati funt, glorificari, & vicissim eos, in qvibus glorificatur , esse ex numero sibi à Patre datorum. 3. Stapulensis talem profert connexionem. Hac claritas, quâme clarificarunt ii, quos dedistimibi, crederdo mihi , me amando & sequendo , meajussa capessendo, tuum munus est, quod etiam tibi acceptam refero. 4. Dixerat Christus tui funt, jam subjungit, & glorisicatus sum in eis. Docet igitur, qvod Pater illos tantum pro suis agnoscat, qui Filium glorificant, imò quod soli illi Patrem verè glorificent, qvi Filium glorificant, Joh. 5. v. 23. 5. Dixerat Christus, se Patrem apud Apostolos glorificasse nominis ipsius manife-

statione, jam subjungit, sein Apostolisessegloriscatum. Docet igitur apud illos Patrem gloriscari,

in qvibus Filius glorificatur, ac Patremaliqvando cum Filio illos glorificaturum, apud qvos Pater&

Filius fuêre prius glorificati. De his omnibus nos monere potest connexio, ex qua etiam apparet, per Pronomen autois intelligi Apostolos, pro qui-

bus Christus hic specialiter orat. Augustinus tra-

ctat. 107. in Johann, per auts; intelligit fideles per

Apostolorum prædicationem post Christiresure ctionem demum ad ipsum convertendos, velcestè Apostolos, non quales tunc erant, sed quales liquando suturi erant, ut sic præteritum dedigatopæs ponatur pro suturo. Nuno, inquit, suambelariscationem ranguam fastasit, dicit, càmadbu esset sutura, superiàs autem à Patre posecha us siret. Sed utrum ipsa sit clariscatio, de qua dixent, ununc clariscame, Pater, apud temetissum Gentique requirendum est. Si enim apud te, quomodo incis? ancim boc ipsum innotescit eis, ac per ipso omnibus, qui credunt eis testibus suis? Possumus plane intelligere, sic

dixisse Dominum de Apostolis , quod clarificatus sit in eis. mini dicuntur na Donreil ed ap velut specula quadam re-Dicendo enim esse jam factum, oftendit jam fuisse prædestinaum, & certum haberi voluit, quod effet futurum. Sed contextus manifestum facit, Christum de Apostolis & de præsente corum statu proprie & pracipue loqvi, ita tamen ut non excludatur, sed potius in-cludatur glorificatio ipsorum ministerio postChristiresurrectionem adhuc futura. Ut enim verba. præteriti temporis in v. 6.7. & 8. retinent nativam fiam fignificationem, ita qvoqveVerbum dedi gasmarin hoc v. 10. in propria lignificatione accipiendum. Euthymius Pronomen autois refert ad proximè præcedens membrum. Omnia mea tua funt, & sua mea sunt. Et glorificatus sum in eis scilicet omnibus, quætua funt. Eodem etiam abire videtur Theophyl. quando in hunc locum sic commentatur: Glorificatus sum meis, hoc est, porestatem illorum habeo, ut Dominus , qui in eis glorificor , sicut & Regis filius aqualem cum Patre potestatem habens ac regnum , glorisicatur ineo, quodtanta habet, quanta Pater Sc. Glorificatur igitur Filius in bis , que funt Patris. Tantam enim omnium potestatemhabet quantam & Pater. Sed Chrysoft. homil. 80. & Cyrillus l. 11. c. 19. rectius ad Apostolos referunt, cum statim subjungatur. Et jam non funtinmundo, scilicetilli mei, pro qvibus rogo, & in qvibus sum glorificatus. Novam igitur Christus hicasfertrationem, quare pro Apostolis oret, nimirum quia in eis fuerit glorificatus. Nonpro mundo rogo, sed pro iis, in quibus sum glorificatus. Mundus me odit, blasphemat & persequitur, sed in his Apostolis meis glorificor, nferitò igitur pro illis oro. Qvomodo verò Christus fuit in Apostolis glorificatus? Chryfost. d. I. existimat, Christum ratione potestatis & dominii fuisse in Apostolis glorificatum. Si non similiter, inqvit, clarificatus est in eis , non jam ipsius essent, que illius. Nemo enim, in qvibus non ba-bet potestatem; clarificatur. Sed idem Chrysost. alium. glorificationis modum subjungit, qui propius ad textum accedit. Clarificatus sum in eis , vel quod in mea potestate sunt , vel quod glorificant me , cum tibi & mibi credunt, Ssimiliter clarificant. Glorificatus ergo fuit Christus in discipulis , 1. Ratione fidei & falutaris agnitionis. Tunc enim Christus à nobis & in nobis glorificatur, quando ipfius perfonam & officium-exverbo rectè agnoscimus, ac in ipsum credimus. Quemadmodum contemtores verbi, qui in Chritum non credebant, ignominia ipsum afficiebant, ita è converso Apostoli, & alii in ipsum credentes eum side sua glorisicabant. do za zeu riva est honestam & eximiam de aliqvo habere existimatio-nem. Ergo Apostoli Christum glorificabant credentes ipsum esse promissum Messiam & Dei Filium, unde dicuntur vidisse gloriam ejus quasiunigemiti à Patre, Joh. 1, 14. Hanc expositionem suppeditatiple Christus, qvando in præcedentibus de Apostolis dicit v. 6. Manifestavi nomen tuum homini-bus, qvos dedisti mihi de mundo. 7. Nunc cognoverunt, qvod omnia quecunque dedisti mibi abs te sunt. 8. Quia Verba que dedisti mibi, dedi eis, & ipsi acceperunt, & verè cognoverunt, quod à te exivi, & crediderunt, quod tu me missis. 10. Et mea omnia tua sunt, & tua mea, & glorisicatus sum in eis, id est, quia me agnoverunt verum & unigenitum tuum Filium, qui tecum omnia sine exceptione habeam communia, & crediderunt, me esse promissim Messiam, ideo glorificatus sum in eis.
Posset huc referri locus Apostolicus, 2. Cor. 3, 18.

cipere, ut sic gloria Christiin eorum mentibus velut in speculo qvodam reluceat. 2. Ratione Confessionis. Non solumin me crediderunt, sed etiam fidem. suam professi sunt, dicentes: Tues Christus, Filius. Dei vivi, Matth. 16, 16. Nos credimus & cognovimus, quodfis Christus Filius Dei viventis, Joh. 6,69. Scimus, quod scias omnia & in hoc credimus, quod à Deo exivifti, Joh. 16,30. Quemadmodum enim Christum ignominia afficiunt, qui eum abnegant : ita è converso illum glorificant, qui eum confitentur. Matth. 10, 32. 3. Ratione constantis adhasionis. Non solum in me crediderunt, & fidem fuam profess funt, sed etiam permanserunt mecum in tentationibus meis, Luc. 22, 28. cum alii magno numero abirent, ipsi constantes manserunt, dicentes : Domine, quo ibimus ? verba vita eterne habes, Joh. 6,68. sic ergo sua fide, charitate, comitatu & constantia me glorificarunt, cum reliqui me hostiliter persequerentur, ipsi me sunt secuti. Proinde utDominus in fidelibus servis, Magister in morigeris discipulis, ita ego glorificatus sum in his meis Apostolis, mihi, ut Domino ac Magistro suo constanter adhærentibus. 4. Ratione ministerii & pradicationis. Non solum amplexi sunt meam doctrinam, sed etiam ad prædicandum Evangelium à me ablegati suo ministerio gloriam meamin mundo illustrarunt, ut etiam alii per ipsorum prædicationem ad mei cognitionem perducerentur. Matth. 10, 7. Luc. 9, 6. Ergo etiam hoc modo glorificatus fum in cis, i.e. per eos, per ministerium eorum, qvia præpositio e respondens Hebræorum 🗅 sæpè usurpatur pro da Deut. 32, 21. Pf. 10, 10 Ef. 45, 22. &c. Quinimò non solum me glorificarunt per Evangelii prædicationem in angustis Judææ limitibus, sed etiam ac vel maxime post resurrectionem. meam in toto terrarum orbe me glorificabunt, Evangelium meum prædicantes omnibus gentibus, Matth. 28, 19. Marc. 15, 15. ac lucem Evange-lii in Judææ angulo à me accensam in mundum universum propagantes. Nec solum Evangelii prædicatione, sed etiam sanctam totius vitæ conversatione & sangvinis sui profusione me glorificabunt-Initium glorificationis in ipsis & per ipsos factum, sed complementum accedet, quando per passionem & mortem in gloriam meam intravero. Hisce modis omnibus Christus in Apostolis suit glo-rificatus. Ut enim Pater cœlestis glorificatur in Filio, qvando agnoscitur in Filio, qvod ipsum miserit in mundum, Joh. 13,31. c. 14. v. 13. ita Christus glorificatur in Apostolis, qvando agnoscitur in Apostolis, quod ipsos in mundum miserit ad prædicandum Evangelium, unde Christus v. 18. subjungit: Sicut tu me misisti in mundum : ita & ego cos misi in mundum, qvo fere sensu Apostolus dicit, Galat. 1. verlic. 24. glorificabant Deum er èpoi agnoscentes meum ministerium & celebrantes gratiam à Deo mihi præstitam. Pater in filio glorificatur nominis sui manifestatione, Filius in Apostolis glorifi-catus est side & confessione. Quemadmodum. etiam pii dicuntur Deum glorificare & τὰ σώμαπ, qvando corpore & anima Deo serviunt, ut omnia ipforum opera ad Dei gloriam cedant, 1. Corinth. 6. versic. 20. ita Apostoli dicuntur Christum in se glorificare, quando omnes in ministerio suo actiones ad ipsius gloriam unicè reserunt, ac in vita & morte gloriam nominis ipsius in quovere pii in Christum credentes gloriamDo- illustrare satagunt. Posset etiam haud absurde

cogitari, Christum secundariò respicere ad glorisicationen fui coram tribus Apostolis in transfigutione factam, Matth. 17. v. 5. runc enim viderunt, Chriftum aPatre accipere bonorem & gloriam, 2. Petr.1. v.17. ac perEvangelii prædicationem gloriæ hujus nuncium post Christi resurrectionem ad alios perferentes îuo modo etiam ipli Christum glorificârunt. Colligitur autem ex his verbis, 1. Christum pro iis orare, & eos pro suis agnoscere, in qvibus & per quos glorificatur, ac proinde Eccelesiam esse. cætum eorum, qui Christum glorificant. Illorum falutem Christus non negligit, sed sidelem eorum curam agit, & ad dextram Patris sedens pro illis intercedit. Quia enim promovendæ & propagandæ Christi gloriæ unice student, ideo Christus eriam. ipsorum salutem curat. 2. Deum non glorificari, nisi ab illis, qui Christum glorisicant, nec posse Ecclesiæ nomine illos gloriari, qui Christigloriam obscurant. 3. Glorificari autem Christum à pils side personam & officium ejus recte agnoscente, in que ipsius meritò unicè acqviescente; confessione gloriam veritatis ipsius verbo tribuente; invoca-tione & gratiarum actione; obedientià & sanctis operibus in iplius agnitione & fide præstitis, Matth. 5,16. 1. Petr. 4,11. prædicatione Evangelii, per qvam etiam alii ad agnitionem Christi perducuntur, Johan. 16. v. 14. patientia in cruce, sanguinis prof sione propter constantiam in confessione Evangelii &c. Joh. 21. v. 19. 4. Qvamvis hæc glorificatio Christi in nobis, & per nos facta sit in hac vita tantum inchoata & imperfecta, hæc ipsa tamen initia glorificationis Deo probari. Complementum & perfectio aliquando sequetur in vita æterna, Apoc. 4. v. 10. cap. 5. v. 8. &c.

Tertiam petitionis mitionem desumit Christus à sua ab Apostolis discessione. Et jam non sum in mundo, Sièinsmundo sunt, Sego ad tevenio. Quidam hac referent adrationem proximè præcedentem. Glorificatus sum, sive glorificabor in eis; & jam non sum in mundo, & ii sunt in mundo, hocest, ego jam jam relinqvo mundum, hi manebuntadhuc aliqvandiu in mundo, & meglorificabunt, triumphum meum super peccatum, mortem & in-fernum toti mundo in Verbo Evangelii annunciantes. Ergo meritò pro illis rogo. Sed rectius ac-cipiuntur ut nova ac peculiaris petitionis ratio à priore diffincta: Brevi futurum est, ut ab his dilectis meis discipulis decedam, ac ipsos aliqvandiu adhuc in mundo relinqvam, ideo tuo prasidio & patrocinio eos fideliter commendo. Postqvam Christus varias petitionis suz rationes adduxerat, quarum quædam a Persona Patris calestis, qvædam a persona Apostolorum, quædam à persona sui ipsius sunt desumeæ, jam in hocultimo argumento cum sua persona Apostolorum personam conjungit, & ab utraque persona petitionis necessitatem sibi afferri docet, à sua quidem persona, quia per mortem ab Apostolis sir discessurus, ac per ascensionem visibilem suam, præfentiam illis subtracturus; ab Apostolorum vero per-Jona, qvia illi in mundo velut oves in medio luporum\_s aliquandiu adhuc sint relinquendi, Matth. 10, 16. ut proinde vel maximè servatore & gubernatore indigeant. Cæterûm copulativa zeyin membro posteriore hic ponitur pro adversativa, Gen. 42,10. Prov. 21,1. Matth. 11,19. &c. ac præsens in utroq; membro juxta ulitatum Hebrailmum ponitur pro

mox futuro. Jam non fum in mundo, id est, paulo post non ero in mundo, non diu amplius ero in mundo, non conversabor cum eis in mundo eo modo, qvo hactenus in carne visibili & mortali cumiplis fum versatus, sed jam jam relingvam mundum, Johan, 16. versice. 28. in de Syrus particulum ver hoc loco reddidit per con amplius. sum in mundo. August. tract. 107. in Joh. Schoran. prorsus illam, qua loquebatur, attendas, utique adbucin mundo erant, Sipse scilicct Silli, de quibus bee dicebat, Non enim secundum provectum cordis & vice id acciperes possumus vel debemus, ut illipropterea adhuc esse dicanus in mundo, quod mundana adhuc sapiant, ille autemjan non esse in mundo , sapiendo divina. Positum est bic enim verbum unum , quod nos ita intelligere omnino non finat, quia non ait, & non sum in mundo, per hot oftendens, fuisse se inmundo, jamnon esse. Nunquid ergo fases, ut cum credamus aliquando mundana sapuisse, & abbocerrore liberatum jam illa non sapere ? Quis tam impio sensus inducrit? Restatigitur, ut secundumid, quodipse eriamin mundo prius erat, in mundo se dixerit jam non esse, profeeto prafentia corporali à mundo scil, absentiam suamjamoitò futuram, illorum autem tardius per boc oftendens, good fe jam non bic effe , illos autem bic effe dixit , cum & in ebie & illi adhuc effent. Sie enim locutus est homo congruent hominibus ut mos logvendi efe habet & humanus ujus. An non quotidie dicemus, jam non est bit de aliquo quantosque abituro? & maxime hot de morituris dici folet, quanquam Sipfe Dominus tanquam prævidens quid lecturos moveres posset, adjecit. Et ego ad te venio, sit exponens quodammedo , cur dixerit , jam non fum in mundo. Commendat ergo eos Patri, quos corporali absentia relicturus est. Adde, qvod jamdum passionem & mortem , per qvam. præsentiam suam corporalem ipsis subtracturuserat, inchoaverat, jamdum à proditore erat venditus, jamque in exitu mundi pedem quali posuerat, inde dicit, jam non sum in mundo. De Apostolis eodem sensu dicit ii in mundo sunt , h. e. aliqvandia adhuc erunt, non funt mecum statim moriturivel in cœlum afcenfuri, sed in hac vira aliquandiu permansuri, ut per prædicationem Evangelii inmundo me glorificent. Ego ex intempesto mundi mari in portum venio ae littoris stabilitati appropioqvo, illi aliqvandiu adhuc in mediis hujus mundi fluctibus versabuntur, ac innumeris periculis post meum ex hoc mundo discessum propter Evange-lui prædicationem erunt subjecti. Quid enim aliud est esse in mundo, quam infirmitatibus humanis, laboribus, periculis, tentationibus, persecutionibus, ac hominum mundanorum malitizini carne mortali obnoxium esse? in quo statu cum Apostoli aliquandiu adhuc futuri esfent, ideò Patris cœlestis præsidio ac patrocinio tantò impensius eosdem commendat. De se vero dicit: Et 190 adte venio. Particula ray ponitur hoc loco artisheyınas, ideo jam non fum in mundo, quia adte venio,i.e. confummato opere, propter quod in mundum me missifti, ad te redeo per passionem & mortem in gloriam intraturus, Luc. 24, 26. Possettia accipi posita egnyntinos, ut, qvid sit, non esse in mundo, per hæc verba explicetur, Gen. 35, 12. I.Sam. 17.v. 40. &c. Matth. 13, 41. Col. 2, 8. Piscator, Tossans & alii Calviniani hunc locum opponunt doctrina nostræ de Christo secundum utramqve naturama omnia in cœlo ac terra præsentissime gubernante. Sed oftendimus in capite præcedente in explic.

Joh. 16,28. per rorelingvere mundum & vadere ad Patremneqvaqvam intelligi absolutam omnis omninò præsentiæ, sed tantum visibilis & familiaris conversationis, quâ Christus in diebus carnis suæ Apostolis adfuit, negationem. Ac ipsa antithesis hoc loco vim phraseos, non esse in mundo, satis perspicuè explicat. Apostoli adhuc (unt in mundo, 1. e. variis periculis & adversis in mundo adhuc sunt obnoxii, ego autem jam non sum in mundo, eà scilicet ratione, ut incarne visibili & mortali cum ipsis converser, in. familiari convictu & consortio vitæ necessaria ipsisprocurans.B.Luth. in h. l. sic commentatur. In mundo esse, significat versari in statu externo ac sensibili b.e. inilla vita, qu'à mundus utitur & vivit, videlicet invitanaturali, qua cibi, potus, somni, laboris & c. indiga. Eo modo Christus hodie non amplius est in mundo, fed visibilem & corporalem (ratione modi fic dictam) præsentiam mundo subtraxit, interimnon solum secundum divinam, sed etiam secundum humanam fuam naturam τῷ λόγω personaliter unitam & ad dextram Dei exaltatam in terris adhuc præsens est omnia regens & implens, Matth. 28,18. Eph.1,21. c.4,10. qvæ est præsentia majestatis. Apparetautem ex hac ratione, 1. Christum morti jam vicinum non deposuisse Apostolorum suorum curam, sed de illis potius quam de se solicitum fuisse, ne passione & morte, vel etiam persecutionibus, sibi imminentibus offensi penitus à fide deficerent. Eodem adhuc animo est erga omnes credentes. Ut enim gloria, in qvam per passionem & mortem ingressus, naturam humanam in ipso non abolevit, ita nec φιλανθεωπίαν in ipso extinxit, Hebr. 4. v.15. 2. Maximam precum necessitatem ex eo nobis imponi qvod adhuc in mundo simus, i. e. diaboli infidiis, carnis illecebris, mundi odiis ac innumeris omninò periculis obnoxii. Nondum in portu navigamus, sed in medio mundi mari inter Scyllam. & Charybdin vehimur , apprehendamus igitur anchoram fidei & precum. Ambrol. in cap. 5. Rom. Peregrini hominis improbabilis est origo interra aliena. 3. Pios in morte non relinquere vitam spiritualem & cœlestem,sed mundum, id est, vitani animalem &naturalem, ac impiorum in mundo consortium, nectransire ad inferorum Principem, sedad Patrem cœlestem.

oft

lius

cin

im

tis=

ro-

in

bic

145

1773

0

L

t, lis

r

n-

a-diffe-

2-

1-

1

2-

2-

C

Expendimus hactenus priorem hujus pericopes partem, in qua Salvator noster exponit rationes, propter quastam solicitè pro Apostolis suis oret. Succedit jam posterior, qvæ continet petitionem ipsam, qvidnam scilicet morti jam vicinus Apostolis suis à Patre cœlesti precetur. Anteqvam verò precumsuarum materiam exponit, præmittit repetitio-nem objecti, qvando scilicet solum illum verum. Deum, quem precibus suis compellat, vocat Patrem, & quidem sanctum. Pater sancte ferva cos. Imprima parte v. 1. ac. 5. ut & in tertia v. 24. simpliciter illum vocat Patrem, in parte tertia appellat ipsum Patremjustum, hic verò in parte secunda vocat eum Patrem sanctum. Ratio videtur ea, qvod ut hoc loco petit ea, quæ Patris sanctitati, ita inferius ea, quæ iplius justitiæ ac bonitati sunt convenientia. Sanctitatis nomine Deo attributo intelligitur absolutissima naturæ ejus puritas ab omni peccati labe penitus immunis, omnis vitii & defectus expers, ut & justitia ejus universalis, qvå immutabiliter talia. vult & approbat, sacit ipse, & in aliis operatur, qvæ Harm. Tom. III. vel Gerhard. Contin. pars tert.

funt justa & sancta, quæ scilicet sunt legi divinæ omnis justitiæ & sanctitatis normæ contraria, atq; omnia, qvæ cum hac regula pugnant, nec vult, nec probat, nec efficir, nec adjuvat, sed odit, detestatur & punit, qvæ explicatio colligitur ex dictis Scri-pturæ, qvæ fanctitatem Deo tribuunt, Lev. 11, 44. Sancti eritis, quoniam ego sanctus sum, (& sanctitatem approbo ac reqviro) cap. 21, 8. Ego fanctus fum, Dominus qui sanctifico vos. Jol. 24,19. Deus sanctus est, & zelator, non ignoscet sceleribus vestris. Ps. 145, 17. Deus san-Etus in omnibus operibus suis. El. 5,16. Deus sanctus lanctificabitur in justitia, Græcum ayi deducunt ab a & yaia qua etymologia itidem Deo convenit, qvi terrenæ molis & corruptionis expers summè purus est & puritatem in creaturis rationalibus amat. Alii ab a coveneror vel ayı veneratio illud deducunt, qvia Deus est omni veneratione & cultu dignus. Nomen Latinum sanctus quidam dictum censent à fancio, ut fanctum fit idem, qvod fancitum ac firmum., quodipsum qvoq; Deo competit, cujus voluntas est sancta, i.e. in bono immobilis, immutabilis& firma, non quidem ab alio lancita & confirmata, sicut Angelorum sanctoru voluntas in bono confirmata est, sed in seipla & per seipsam lancta & firma. Sanctus etiam interdum est idem , qvod benignus, Jer. 3, 12. Non avertam faciem à vobis, qui a sanctus sum, quo sensu Deum itidem vocari sanctum nemini potest esse dubium. Vocatur autem sanctus 1. 8σιωδώς quia ut essentialiter est ipsa bonitas, justitia & misericordia, ita quoq; essentialiter est ipsa san-ctitas. Proinde etiam absolute & proprie solus est fanctus, omnis vitii & defectus expers, 1. Sam. 2, 2. Nullus est sanctus, ut fehorah, unde artoropa giras vo-catur sanctus, Job. 6, 10. Of. 11, 9. &c. Sanctus Israelis Ef. 40, 25. c. 41, 20. &c. Angeli boni, sancti quidem funt, sed participative, solus Deus originaliter & effentialiter sanctus est. Omnes homines post lapsum solo Christo excepto in peccatis concipiuntur & nascuntur, ideo per naturam non sunt sancti, sed qvando in Christum, qui est sanstorum, Dan. 9,24. Luc. 1,33. verè credunt, tunc sanctificantur, tum mputative propter Christum Mediatorem fancti in conspectu Dei reputati, tum inchoative Spiritu sancto donati. 2. diangirinas, ut distinguatur non solum ab immundis spiritibus, sed etiam à falsis gentilium Diis, quos ipsimet gentilium Prophetæ impuros & immundos esfe fatentur. 3. cuεργητικώς effective, quia sanctitatem in creaturis rationalibus operatur, unde vocatur non solum sanctus, sed etiam sanctificans. 4. evdountinos approbative, quia delectatur sanctitate, contra verò impuritatem detestatur, Lev. 11,44. 1. Thess. 4,3. &c. Quando ergo Christus in his precibus suis pro Apostolis eum, quem compellat, vocat Patremsanctum, tunc 1. blando & gratiofo Patris nomine benevolentiam elicere cupit non propter se, sed propter discipu-los. 2. Innuit eum, qui ab omni prorsus vitio & pravo affectualienus est, petitionem hanc & justam & necessariamnon posse rejicere. 3. Quia Apostolos in veritate à Patre sanctificari petit, ideò meritò Patrem sanctum vocat. 4. Admonet etiam ipsum benignitatis, quæ est omnium precum fundamentum. Consideratio hujus sanctitatis essentialiter & effective Deo competentis. 1. Confirmet fidem nostram, qvod invocemus & colamus verum Deum à falsis gentilium Diis distinctum, sanctitatis Bbbbbbb

in creaturis rationalibus autorem, & omnis impuritatis osorem. 2. Opponenda est blasphemiis eorum, qui Deum autorem peccati faciunt, Hab.1,13. & fastui Antichristi, qvi se sanctissimum vocari patitur. 3. Admoneat nos de peccati fœditate in nobis omnibus per naturam hærente, fiduciam in propriam fanctitatem in nobis deprimat, & humilitatem in precibus maximè necessariam nobis commendet. Es. 6,5. 4. Excitet nos, ut ipsi qvoq; sanctitati ex animo studeamus ac studiose caveamus, ne fanctum ipsius nomen sceleribus polluamus, Lev. 19, 2. c. 20, 26. 1. Pet. 1, 15. 5. Consoletur nos, qvod Ecclesiam, à qva nomen ipsius sanctificatur, contra omnes hostium furores conservaturus sit, nec perditurus eos, qvos Spiritu suo sanctificare copit, Os. 11,9. Hab. 1,12. Sed promissa sua sanctè servaturus, Ps. 22,4. ac nihil eorum, quæ petimus, modò fancta & justa sint, ac voluntati ipsius conformia, nobis denegaturus.

Huic Patris cœlestis compellationi jam subjicitur ipsa precum materia, qvam aliqvi ita ordinant, ut statuant, Christum Apostolis precari 1. Conservationem à malo. 2. Perfectionem in bono. Quidam dicunt Christum petere duplicem unitatem. 1. Dostrina. 2. Vita, & ad hæc duo capita omnia revocari posse. Sed præstat ipsius Christi vestigiis insistere, & quoad fieri potest, verba ipsius formalia retinere. Christus duo precatur Apostolis, I. Servari eos innomine Patris. 2. Sanctificari in veritate. De priori beneficio agità v. 11. usq; ad v. 17. de posteriore à v. 17. usq; ad 20. De utrobiq; eo modo ágit, ut non solúm exponat, qvid petat, sed etiam rationes suæ petitionis denuò subjungat. Propositio prioris membri sic habet. Serva eos in nomine tuo, quos dedisti mibi, ut sint unum ficut nos. Per προσδιορισμον, quos dedifti mibi, ma-nifestum est describi Apostolos, de qvibus jam antè aliquoties dixerat, quodsibi à Patre dati sint. v. 6. & 9. Sanè multi Codices antiqui, omnia exemplaria Parisiensium, editio Complutensis, Interpres Syrus, Euthymius & Theophyl. pro accusativo plurali de déduras scribunt dativum singularem a, relatum ad proxime præcedens nomen vojua-Ti , ut sit sensus : Serva eos in nomine tuo , quod dedisti mibi. Cyrill in commentario, prout Latinè versus extat, constanter explicat neutrum singulare, qvamvis textus juxta vulgatam versionem redditus habeat plurale. Conserva, inqvit, ipsos in nomine tuo, quos dedisti mihi, idest, in nomine Deitatis. Deitas autem nomen datum sibi à Patre ait, non quia cum non esset Natura Deus ad Deitatis dignitatem vocatus sit, sed quia ut Scriptura testantur, homo factus est, qua ut Deus natunaliter habet semper, ut homo in novissimis temporibus accepit. Sed præferenda est lectio, qvæ habet plurale 85, cui suffragantur non solum probatissimi Codices, sed etiam versiculus proxime sequens. Cum essem. cum eis in mundo, ego servabam eos nomine tuo. Quos dedisti mibi custodivi. Quid verò accipiendum sit per hancphrasin, qva Christus petit Apostolos in nomine Patris servari, de eo variant Interpretum sententiæ. 1. Quidam ex veteribus putant Christum hoc petere, ut Pater coelestis Apostolis nomen fuum communicet, ficut illud Filio communicaverit, & qvidem velnomen Dei, ut vocentur Dii, Pfal. fum & vocor verus Deus. Gloff. interlin. Service 82, 6. que Theodor. Heracleote est sententia, vel eos, sed non sine me spirituali potentia, suut nomen Patris, utillos paterno favore complecta-

neutra est probabilis, quia aliud est mger, aliud nu. vwveiv, ac nomen Dei eo modo, quo Filio per aternam generationem communicatum, nulli hominum communicatur. Nec satis commode dicitur, Patris nomen illis communicari, qvos Deus Pater. no favore prosequitur, sed illi potius in filios recipiuntur, ac proinde nomen filiorum ipsis communicatur. 2. Rupertus sic progreditur. Servari propris dicuntur, qui capti in bello, cum jure belli poffint occidi, vitteris miseratione vità donantur : Sic in isto mundo Dei inimico Apostoli juste damnandi fuerant, sed victoris Dei gratia dimissi servantur. At hoc modo Apostoli jamante erant servati, qvando per fidem in regnum Christi funt translati. 3. Simplicissima expositio colligitur ex scopo & contextu. Quia Christus non ampliis cum discipulis visibili & familiari modo erat conversaturus, ideò petit eos à Patre inposterumservari, & custodiri. Cum essem cum iis in mundo, inquit, v. seq. ego servaba eos. Quos dedisti mihi, custodivi, 5 nemo ex illis periit, nunc autem ad tevenio, Gilli adbuc manentin mundo, ergo, san Be Pater, serva eos. Nec nobis divinandum Christus reliquit, quid per to the intellectum velit, sed mentem suam clarissime exposuit, tumin v. 12. qvando dicit, quos dedifti mihi, cuftodivi, & nemo exillis periit, tum in v. 15. ubi dicit, rogo ut servesen àmalo. Ergo quando Christus dicit, serva eos, quos dedistimihi, tunc petit, ut Apostoli custodiantur inbono, & præserventur à malo, hoc est, ut in statugratiæ conserventur, ne eå finaliter excidant & pereant, ne vel Satanæ tentationibus, vel mundi persecutionibus evertantur, & qvamvis ex carnisinfirmitate ad horam cadant, tamen non penitus collidantur Patre cœlesti manum illis supponente Pf. 37, 24. fediterum erigantur & convertantur. Serva, inqvit, illos in bono, ne deficiant; Serva eos à malo ne in tentationibus succumbant; Serva eos si ceciderint, ne desperent. Inde etiam emphatice addit, serva eos, quos dedistimili, quali dicat, quia mihi eos dedifti, ideò ferva eos mihi,ne mei esse desinant. Probat hanc interpretationem collatio loci paralleli, Luc. 22, 32. Qvemadmodum enim ibi pro Petro in specie Christus orat, ne fides ejus deficiat: ita hoc loco idem pro omnibus Apostolis in genere orat. Potest & hoc notari, qvod Christus omipotente suo verbo paulo post in prasentissimo vitæ discrimine salvum conductum discipulis impetrat, Joh. 18,8, ac qvodeo modo eosà Patre servari petit, qvo modo ipsemet hactenusillos servaverat, cap. 17, 12. Jam verò Christus non solum in vera Dei cognitione discipulos instruxe rat, & in fide eos conservaverat, sed etiam in periculis ab hostium furore cos tutos præstiterat. Ergo etiam hoc loco petit non folum ut Apostoli in fide perstent, sed etiam in periculis incolumes conferventur, uti rectè monet Chrysostomus homil. 81. in Joh. Serva eos in vita, ne à Judais mecum occidantur, serva eos in fide, ne ab eo finaliter excidant, ser va eos ingue tia,ne intentationibus succumbant. Primariò tamenac principaliter Christus orat, ut in vera veriDeiagnitione & fide ferventur, unde addit. Serva eos in nomi-Variis modis hic προσδιορισμός exponitur. 1. Quidam statuunt, Christum per nomen Patris intelligere seipsum. Serva illos in nomine tuo; hocest, in me, qui nomen tuum gero, qui ego servabam eos , sed non sine te spirituali custodia. tur, quæ Theodori Mopsuestani est expositio. Sed Hæc expositio confirmari posset exeo, quodde

Christo dicitur, Exod 23, 21. Nomen meum est in medioejus. 2. Quidam volunt ad conditionem, & statum discipulorum respectum haberi. Serva eos, quia numen tuum super illos est invocatum, Ier, 14. v. 9.
3. Ovidam per nomen Dei nihil aliudintelligendum censent, qu'am ipsum Deum, divinam scilicet potentiam & virtutem , divinam bonitatem & veritatem. Servaeus in nomine tuo, hocest, in teipso, in virtute nominis tui. Nomen Dei est ipse Deus, Dei porentia, bonitas, veritas, misericordia &c.ex quibus Deus cognoscitur, qualis sit, sicut homo ex fuo nomine. Nomen Dei est, quod sit omnipotens. Ergo petit, utserventur Dei virtute, potentia & auxilio. Nomen Dei est, qvod sit verax. Ergo petit, ut serventur juxta veritatem promissionis.4. Quidam existimant significari modum conservationis. NomenDei est, qvod sit sanetus. Ergo petit, ut Deus eos servet modo sancto, non externo auxilio, sed interno solatio, sicut paulò post additur v. 15. Non rogo, ut tollas eos de mundo, sed ut serves eos à malo. 5. Qui-busdam placet causam finalem vel etiam impulsivam verbis hisce exprimi. Serva eos in nomine tuo, hocest, non propter ipsorum dignitatem vel merita, quæ nulla, sed propter nominis tui gloriam, Ezech. 36,22. Non propter vos, sed propter nomen meum fa-ciam. Nomen Dei est, qvod sit gloriosus. Ergo petit, ut propter gloriam Dei serventur. Stapul. in h. l. Quid est serva cos in nomine tuo, nisi propter teipsum. Ex hac expositione Salmeron tom. 9. tract. 77. p. 572. utilem depromit doctrinam, quod Deus non liberet nos à peccato, vel hujus vitæ molestiis propter ulla justitiæ nostræ merita, sed propter nomen suum sanctum. Potest enim talis institui accommodatio. Serva eos propter nomentuum, ut per illorum prædicationem illud in mundo agnoscatur & celebretur. 6. Hasce expositiones, præfertim posteriores non repudiamus, interimaddimus, per nomen Dei simplicissime hic intelligi veram nominis divini agnitionem. Nomen enim Dei juxta ulitatam Scripturæ phralin (cujus exemplum in hociplo capite v. 6. & 26. proponitur) non solum appellationes & attributa Dei significat, sedetiam Verbum divinitus patefactum, Dei essentiam & voluntatem hominibus revelans. Et qvia eo fine Deus hominibus in verbo sese revelavit, ut abiplis rectè agnoscatur, invocetur & colatur, doctrinæ cœlestis puritas conservetur, & salus hominum promoveatur, ideò qvando Christus orat, Apostolos in nomine Patris servari, tunc petit, ut in vera Dei agnitione & fide conserventur, ut in confessione doctrinæ Evangelicæ constantes permaneant, nec ullis vel persecutorum odiis, vel carnis illecebris ab ea sese abstrahi patientur, ut in solo Christo Dei gratiam, peccatorum remissionem, jullitiam & vitam æternam quærant, qvia nomen. &gloria Dei hæc est, ut talis à nobis agnoscatur, qvod ex mera gratia propter Christum peccata nobis remittat, & vitam æternam donet. Qui hoc modo in nomine Patris servantur, illi spiritualis unitatis participes fiunt, unde Christus statim subjicit. Serva eos, ut fint unum, ficut & nos. Quidam hoc accipiunt tanqvam novam & à priore diversam petitionem, ut cum antea petierit illos servari in nomine Patris, jam porrò petat, illis dari sumam unitatem. Sed quia in sequentibus versiculis Christus in explicanda illa, qvam modo petierat, conservatione Harm. Tom. III. vel Gerhard. Contin. pars tert.

loccupatur, ac binis adhuc vicibus Verbum fervandi repetit, v. 12. & 15. ideò rectius ad priorem petitionem hoc membrum refertur. Juxta hanc hypothesin membrum illud accipi potest duobus modis, videlicet vel eidinas vel τελικώς. Si eidinas nou έξηγητικῶς accipiatur, erit sensus, tuncservabis Pater in. nomine tuo meos Apostolos, si largitus eis sueris ut sint unum. Theophyl. in h. l. Quid est custodia, ut fint unum? Nam si caritatem inter se habuerint, & non fuerint discordes, invisti erunt, & nihil eis prævalebit. Si τελι-κῶς sive ἐκβατικώς accipiatur, erit sensus. Si ο Pater servaveris illos in tuo nomine, futurum erit, ut sint unum. Sed hæ sententiæ non adversantur sibi invicem, verum utraque expositio conjungi potest. Christus enim precatur Apostolis tum unitatem sidei & doctrina (qua ratione vocula iva ponitur eidinas) tum unitatem caritatis & vita (qua ratione vocula wa ponitur τελικώς) Sensus igitur est. Serva eos ô Pater cœlestis in nomine tuo, ut sint unum con-sensu veræ doctrinæ & concordia voluntatum, ut eandem Evangelii doctrinam uno Spiritu doceant, ut fint & maneant unum corpus spirituale sub uno capite, uno Spiritu gubernatum, ut sint concordes in vera deDeo doctrina & conjuncti mutuâ animo-rum benevolentia. Albertus quinqve unitatis species recenset, quas Christus Apostolis precetur, videlicet unitatem fidei, Eph. 4,5. concordia, Cant. 6, 8. pacis, Pfal. 4,9. dilectionis, Act. 4,32. & doctrine, 1. Cor. 1,10, sed hæ species omnes reduci possunt ad duas paulò antè enumeratas. Stapulensis videtur Verba Christi exponere de unitate beatorum in vita æterna. Nisi, inqvit, Pater eos servaret in hoc mundo, ne aut à mundo, aut à carne, aut à malignis potestatibus victi Superarentur, non possent unum in altero effici seculo. Sed ficut ipsa petitio, ut Apostoli serventur in nomine Patris', pertinet ad hanc vitam: ita quoque consequens illius petitionis, ut sine unum, ad hanc vitam. referandum, interim non negamus, spiritualem-illam Apostolorum, ut & aliorum verè credentium unitatem in hac vita inchoari, in futura verò consumari, unde ipse Stapulensis postmodum subjungit. Sed adeam in vita revelata unitatem non possumus pervenire, nisi bic prius & caritate ipsi side jung amur. Qvida censent, Christum respicere ad unitatem fidelitatis inofficio, quali dicat, unum fumus ratione officii, ne enim tu me misisti, ita ego ipsos ad docendum misi v. 15. Fac ergo ut etiam unum fimus ratione fidelitatis in hoc officio administrando. Sicut ego munere abs te mihi demandato ita functus sum, ut in omnibus tibi grata dixerim ac fecerim: ita qvoqve ipli in. administratione muneris sibi à me commissi à tua ac mea voluntate unicè pendeant &c. Sed hæc unitas ratione fidelitatis in officio unitatem fidei &doctrinæ præsupponit. Cæterum qvia spiritualis illa fidei unitas fine Spiritu sancto locum habere neqvit, ideò orando pro Apostolorum unitate Christus simul petit dari Apostolis Spiritum sanctum, qui facit ut sint unum corpus mysticum, ac unicum templum à Spiritu uno gubernatum & inhabitatum, uno caritatis glutine compactum. Hanc unitatem ideò tam solicitè Christus Apostolis, & in ipforum persona fidelibus Ecclesiæ ministris, ac in parte tertia omnibus fidelibus precatur. 1. Quia prævidebat Satanam omnibus modis hoc acturum, ut animos docentium mutuis distidiis sejungeret, proinde ut contra illas tentationes & insi-Bbbbbbb 2

er-

tiå

ilis

mo in

m

do-

e-

dias Satanicas iplos præmuniret , non solum in eos , qui humano sed honesto amore sese diligunt valedictorio fermone mutuæ caritatis præceptum ipsis inculcare, sed etiam pro unitate Apostolorum, & ipsorum in ministerio successorum orare voluit.
2. Quia probe novit non tam dextræ necessariam. esse sinistram, quam docentibus in Ecclesia mutuam concordiam, Ecclesiam ex unitate & concordia docentium proficere, ex corum verò disfidiis &discordia plurimum deficere. 3. Quia extrema natura nostra corruptio ipsi cognita, qvod ad discordias & diffidia ex superbia nobis omnibus connata propendeamus, ac nisi Spiritu unitatis divinitus conservemur nec fidei nec caritatis unitatem sartam tectam retinere possimus. 4. Noverat Ecclesiam graviter oppugnandam, tum exterius à Tyrannis & hæreticis, tum interius à falsis fratribus & hypocritis, ideò postquam doctrinæ cœlestis veritatem in Ecclesia retineri petiit, concordiæ petitionemsubjungit, quâ pii contra omnes hostes externos & internos sesetueri possunt. Neque verò absolutè & simpliciter Christus orat, ut Apostoli sint unum, sed addit, qvalem unitatem illis precetur, ut fint unum, ficut nos, ego scilicet & Pater. Ostendit igitur se petere unitatem non quamvis, sed i spiritualem, que consistat in unitate Spiritus. Quemadmodum enim in super benedicta Trinitate Spiritus sanctus est ineffabilis quedam Patris & Filii communio, Augustinus lib. 5. de Trinit. cap. 1 t. firmissimum & indissolubile Trinitatis vinculum, Bernh. serm. 3. in fest. Pentec, col. 164. ita quoque idem. Spiritus credentes cum Christo capite, & cum aliis mystici illius corporis membris conjungit, ut sic fidei, & caritatis mutuæ vinculo in uno Spiritu colligentur, juxta dicta Apostolica, 1. Cor. 6. v. 17. Qui adheret Domino , est unus Spiritus. cap. 12. V. 13. in uno Spiritu omnes in unum corpus baptizati sumus, 5 omnes in unum Spiritum potati sumus. Eph. 4. v. 3. Soliciti servare unitatem Spiritus in vinculo pacis. V. 4. unum corpus & unus Spiritus & c. Cyrill. lib. 11. in Joh. cap. 20. Servari in benevolentia & caritate discipulos vult animo & Spiritu & pacis certissimovinculo sic ad unum copulatos, ut hac voluntaria unio naturalis in Filio & Patre unitatis imago quedam effe videatur. 1. Summam & artiffimam. Quemadmodum enim inter Patrem & Filium est fumma unitas, consistens non tantum in consensus, sed etiam essentiæ unitate: ita qvoqve inter credentes vigere debet summa unitas, quæ in Spiritus unitate consistit. Sicut nulla major caritas qvàm ea, quâ Pater & Filius sese invicem comple-ctuntur: Sic nulla major unitas, quam in Patre & Filio. Ut ergo superius suo exemplo summam caritatem, ita hic summam exigit unitatem. 3. Constantem & indivulsam. Ut enim unitas inter Patrem & Filium est indissolubilis, ita quoque inter credentes vigere optat constantem & indissolubilem unitatem. Athanas. orat. 4. contra Arian. Quemadmodum unitas Patris & Filii est indivisibilis , nec unquam separari invicem possunt : ita apud fideles maneat concordia, & unio pacis perpetua, ut maneant conjuncti & indivist. Cyrillus d. l. Discipulos sic ad unum vult copulatos, ut nullo modo, nullà vi voluptatis aut periculi frangi debilitarive possit, sed conservetur in pietatis atý, sanctificationis unione caritatis virtus intemerata. 4. Sanctam & sinceram. Est quædam concordia in malo, quæ rectius conspiratio dicitur, quam unitas, Prov. 1. versic. 11. Esai. 5. versic. 18. est etiam qvædam unitas inter

De neutra hoc loco Christus agit, sed de sancta illa concordia , quæ fidei unitatem præreqvirit. Inter Patrem & Filium in divinis est sanctissima& purissima concordia, talis etiam debet vigereinterpios. 5. Ordinatam. Quemadmodumunitas Trinitatis non confundit ordinem personarum: ita unitas caritatis non confundit ordinem Ecclefiæ & graduum in Ecclefiastico Ministerio, 1. Corinth. 12. versic. 28.29. &c. Ariani exhoclocoevincere voluerunt, in Patre & Filio non effe unitatem essentia, sedtantum voluntatis & concordie, cuminur pios non sit essentia, sed voluntatis unitas. Huic Arianorum argumento diversimodè respondetur. 1. Quidam putant pronomen nos demonstrares Patrem & Christum quatenus homo est , cum Christus secundum humanitatem in precibusse coram Patre humiliet. Eodem ferè abit Calvinus, quando ad versic. 21. sic annotat : Quoties Christus in boc capite se unum cum Patre esse docet , sermo habetur non simpliciter de divina ejus essentia, sedunum vocatur in persona Mediatoris & quatenus caput nostrum eft. Sed qvo fenfu, Johann. 10. verfic. 30. Christus dicit : Ego & Parer unum sumus , codemsenfu etiam hoc loco dicit fe cum Patre effe unum. Jam verò ibi loqvitur de sua cum Patre oposoinsive unitate effentiali, ut in disputat. poster. ex dicto, 1. Johann. 5. evidentibus argumentis demonstravimus. Ergo etiam hoc loco, Monuimus etiam superius, Christum in his precibus modò ut hominem , modò ut Deum loqvi. Augustin, tract, 107. in Johann. Quoniam una eademque persona est Deus & bamo, intelligimus bominemin eo quod rogat , intelligimus autem Deum in co quod unum sunt , & ipse & ille quem rogat. 2. Athanas. orat. 4. contra Arian. pag. 264. multis probat, particulam 22005 non esse hoc loco aqualitatis, sed similitudinis, qvo sensu etiam vocula vze usurpatur, Matth. 5. versic. 48. Negvaqvam ergo Christus innuit, esse prorsus eandem inter pios unitatem , quæ estinter Patrem & Filium , sedduntaxat similem, ut in sancta piorum concordia. qvasi quædam imago reluceat utcunqve adumbrans perfectissimamillam unitatem, qua Pater & Filius essentia & voluntatis unitate sunt unums Epiphan. contra Arian. Duo sunt perfecta Pater & Filius, unum autem propter aqualitatem, propter Deitatem, Gunam vim sive potestatem, Gunam se-militudinem. In Deitate igitur Pater & Filius unum. In assumta natura humana Filius & discipuli unum, dum ipsi vocatione dignati discipuli adducuntur ad inesfabile bonum ipfius ergagenus humanum amoris ad unam unitatem adoptionis in filios per Patris & Filii & Spiritus sancti beneplacitum Ambros. lib. 4. de side cap. 2. Nos w num erimus , Pater & Filius unum sunt. Nos secundum gratiam, Filius secundum substantiam. Alia enim per conjunctionem, alia per naturam unitas. Innocentius 3. in Conc. Lateran. Hoc nomen unum profidelibus quidem accipitur, ut intelligatur unio caritatis in gratia, pro personis verò divinis, ut attendatur identitatis unitas innatura , quemadmodum alibi veritas ait : Eftote perfesti , ficut & Pater vester perfectus est , ac si diceret manifeflies. Estore perfecti perfectione gratia , ficut Pater vester perfectus est perfectione natura, utrique videlicit suo modo, quia inter creatorem & creaturam non potest tanta similitudo notari, quin inter eos major sit dissimilinum caritate, voluntate, vita. Neg, enimalia caritas Patris & Filit , sed idem individuus amor. Neque aliavoluntas Patris & Filii , sedeadem voluntas. Neque alia of Patris & Filiivita, sedeadem. Rogat ergo omnes unum fieri in fe & in Patre, ut omnes in ipfis unum fint caritate, voluntate, vita & c. Quando Deus accipit nostram dilectionem, voluntatem & vitam, & dat nobis suam, tunc unum cam Deo efficimur , ut Pater & Filius unum funt. Hoc tamen interest , quod Pater & Filius semper sunt unum caritate, voluntate, vita & insuper unum essentià ac naturà. Nos autem non semper sic unum sumus cum ipsis , neque unquam unum effentia & natura effe possumus. 3. Augustin. tractat. 107. in Johann. monethane differentiam inter unitatem Patris & Filii acmutuam piorum unitatem ipso loqvendi modo infinuari. Non enim dicit Christus, ut nohiscum fint unum, aut simus unum ipsi & nos, sicut unum sumus nos , sed ait , ut sint unum sicut & nos. Ipsi utique in\_ natura fua fint unum , ficut & nos in nostra unum sumus , quia non funt ejus dem natur e cum Deo , sicut Filius secundum quod Deus eft , cum Patre unum eft. 4. Ambrof. lib. 4. defid. cap. 2. respondet, hunc locum potitis contra Arianos pugnare, cum inter discipulos sit non solum voluntatum, sed etiam essentia unitas. Pro testimonio fidei (inquit) hoc positumest, lices ab Arianis ad argumentum perfidie derivetur. Etenim quoniam toties lettamneg are non queunt unitatem, extenuare conantur, ut talis videatur divinitatis unitas inter Patrem & Filium , qualis est inter homines unitas devotionis & fidei, licet etiam inter ipsos homines unitas natura sit ex communitate nature. Sed in quo unitas illa naturæ consistat, de eo variant sententiæ. Ambrosius decurrit adnaturæ communitatem, quam Thomas leet. 3. inc. 17. Joh. fic explicat. In Patre & Filio eft duplex unitas, alteranatura, de qua, Ego & Pater unum sumus; & altera amoris, qua fefe in Spiritu fancto ab utroque procedente mutuo diligunt : ita utraque in nobis existit , non guidem per aquiparantiam, sed per similitudinem quandam. Nam ut illi funt unum in eadem numero natura itanos idem sumus in eadem specie, id est, humana natura, sed manifestum est, Christum hoc loco non precari Apostolis unitatem Quouni naturalem, quæ in. omnibus hominibus locum habet, fed μυςικηυ spiritualem, quæ solis verè credentibus invicem intercedit. 5. Hilarius lib. 8. de Trinit. refert ad Eucharistiam, quasi oret Christus, ut per sumtionem corporis sui Apostoli unum & secum, & ipsi inter se verè & realiter siant gremadmodum ipse cum Patre verè & naturaliter unumsit. Eodem etiam abit Cyrillus lib. 10. in Joh. cap. 13. &c. 6. Epiphanius hærel. 69. refert adincarnationis mysterium, quasi oraverit Christus, ut discipuli, qui propter carnis humanæ susceptionem ejusdem secum naturæ erant, sicut ipse & Pater unum funt natura, etiam unius fint voluntatis, ficut iple & Pater funt. 7. Quod si omnino Arianorum argumentum invertere ac pios non folum concordià, sed etiam quodammodo essentià unum essessature velimus, posset hoc urgeri, quod pii non tantum concordes sint in doctrina & vita, sed etiam fint unius corporis mystici membra, unum spirituale corpus, 1. Cor. 10. v. 17. cap. 12. Galat. 3. vers. 28. &c. Jam verò inter diversa unius corporismembra est quædam essentiæ unitas. 8. Sed hæcunio corporis mystici nulla est alia quam spiritualis & ouoroias non autem effentialis & oposoias; Harm. Tom. III. vel Gerhard. Contin. pars tert.

tudo notanda. Stapulens. in h.l. Pater & Filius sunt u- ac quæcunqve tandem essentiæ unitas in piis statuatur, sempertamen addendum est, quod unitas essentialis in Patre & Filio toto genere differat ab unitate essentiæ in piis, cum illa sit una numero, hæc verò tantum specie, ac proinde simplicissima, ea-demq; tutissima est Athanasii responsio, qvod particula καθώς non æqvalitatem & omnimodam identitatem, sedaliquam duntaxat similitudinems notet, quodq; de unitate fidei & caritatis, non autem essentiali sermo sit, quando Christus orat, ut Apostoli unum sint. Notandum verò hoc loco 1. Quia Christus tamsolicitè petit, Apostolos & consequenter ipsorum in ministerio successores Servari in nomine Patris, ideò tacitè innuit, magna eisin mundo impendere pericula, ac metu en araiσεως ipsos in hac vita nondum esse liberatos. Qvoad posterius peculiaris quædam ratio fuit Apostolorum, qvam aliorum Ecclesiae Doctorum. Namb post visibilem Spiritus sancti esfusionem ita fuere in cognitione veræ doctrinæ confirmati, ut nonpotuerint amplius in fundamento errare, vel in peccata contra conscientiam prolabi. 2. Qvando Christus morti vicinus hoc loco pro unitate Apostolorum, & postea in genere pro omnium fidelium unitate obtinenda precatur, ideò fignificat fe ideò in hunc mundum venisse, & jamjam passionemadire, ut ad unitatem, five ut Apostolus loqvitur, Eph. 1. v. 10. ad unum caput omnia reduceret. Primus homo & in eo totum genus humanum ad unitatem & stabilitatem à Deo creatum fuit, ut cum Angelis unum corpus mysticum constitueret, & in unitate illa stabile permaneret, sed per peccatum non unitatem solum, sed etiam stabilitatem perdidit, ac in maximam mutabilitatem incidit, ut nunqvam in eodem statu constans permaneat. Filius Dei suo adventu, oratione, sua passione & morte hoc quæsivit, ut ad unitatem sidei & caritatis in hac vita, & ad stabilitatem æternitatis in futura vita humanum genus reduceret. Hoc enim verè est unum esse, semper idem esse, & nunqvam desicere. Nyssenus in dictum Apostoli, Tune Filius subjicietur &c. Qui in Patre est, & inter homines versatus est, in hoc exeguitur, & implet mediationis atque intercessionis sue munus, quod secum omnes unit, & per secum Patre. 3. Quia Christus morti jam vicinus pro unitate petit, ideò ostendit, unitatem tum fidei & doctrine, tum caritatis & vita non Apostolis so-lum, sed etiam omnibus verbi ministris, imò toti Ecclesiæ esse maximè necessariam ac salutarem. Ens & unum convertuntur, dicunt Metaphysici. Id certa ratione ad Ecclesiam, que est unum per aggregationem accommodare possumus, quod videlicet ipsius conservatio & incolumitas ab unitate fidei, dostrina & Spiritus vel maxime dependeat. Ut in συμμετρία membrorum & concordi humorum dispositione præcipua valetudinis causa statuitur: ita ab unitate & concordia salus Ecclesiæ præcipuè dependet. Tanta est unitatis vis, ut Apostolorum conserva-tionem Christus hoc loco ei tribuat. Ergo è contrario tanta est dissidiorum pestis, ut si illa docentes occupet, Ecclesiam misere peslundet. 4. Ergo non videatur leviculum ac jocularium, unitatem Ecclesiæ contentionibus non necessariis scindere, pro qua Christum morti vicinum tam solicitè oraffe videmus. Sint unum , doceant unum , fateantur & unum , unum qui Christi nomen habere volunc. Bbbbbbb 3

Caveant docentes, ne vitiofis carnis luæ affectibus / in lulgeant, ambitione & odiis certent, Ecclesiæ alioqvi plus fatis afflictæ & ab externis hostibus oppugnatætranqvillitatem turbent, sed precibus pià animorum conjunctione ejus falutem promoveant. Summa crudelitas est, filios Ecclesia in matris viscera sævire velle. Cyprianus libr. de orat. Domin. Rogantis desiderium videte, quod fuerit, ut quomodo unum sunt Pater & Filius , sic & nos in ipsaunitate maneamus, ut hinc quoque possit intelligi, quantum. delinquit, qui unitatem (cindit & pacem cum pro hoc & rogaverit Dominus, volens scilicet sic plebem suam salvam fieri, & in pace vivere, cum sciret adregnum Dei discordiam nonvenire. Theophyl. in h. l. Nibilita offendit discipulos, ut divelli & non idem sentire Doctores. Quomodo enim persvadebunt, qui non idem sapiunt. 5. Quia Chri-Aus pro unitate precatur, ideò ostendit, eam esse bonum 900 odorovnec obtineri humanis viribus. In concione valedictoria suo exemplo ad dilectionem & concordiam Apostolos fuerat exhortatus: nihilo tamen minus in hac oratione προαγωνίω pro eadem obtinenda orat. Hisce Filii Dei precibus etiam nostros gemitus conjungamus, ac fideles Ecclesiæ Doctores, imò nos omnes in unitate fidei & vitæ conservari petamus. 6. Christus non minus orat, ut Apostoli inter se invicem sint uniti, quam ut fecum & cum Patre cœlesti uniantur. Ergo non folum fidei & doctrine, fed etiam caritatis & vite unitatem necessariam esse docer. Qui caritatis & vitæ unitatem pedibus protervè conculcat, symmystas & fratres contemnit, non potest fidei & doctrinæ unitate Deo adhærere. 7. Unitas Ecclesiæ maxi-mam in se continet consolationem. Cum enim omnes verè in Christum credentes sint unum corpus mysticum, cujus caput est Christus, ideò certò statuere possumus, in omnibus persecutionibus, afflictionibus ac tentationibus nostris totius Ecclesiæ precibus, imò ipsius Christiintercessione nos juvari. Ecclesia est communio sanctorum. Quod si ergo unum ex membris hujus mystici corporis persecutores adoriuntur, totum corpus, imò etiam caput ejus Christum adoriuntur, perinde ut uno digitulo laso totum corpus naturale commovetur, Zach. 2. v. 8. Act. 9. v. 4 &c. Insuper quia pii unum sunt non solum inter se, sed etiam in Deo, ideò nihil qvicqvam à caritate Dei ipsos separare, & ex manu Dei excutere poterit, Joh. 10, 29. Rom 8. v. 39. 8. Ut inter homines non est absolutissima & suma naturæ unitas, quia inter ipsos est tantum unitas specifica, non individualis: ita spiritualis piorum unitas in hâc vita non est numeris omnibus absoluta. Supportemus igitur nos invicem & condonemus nobis ipsis, siquis adversus aliquem babet querelam, Col.3, 13, ne concordiæ & pacis vinculum temerè dissolvatur. o. Quod Christus hoc loco petiit, illud impetravit. Quia ergo Apostoli in sidei unitate sunt unum, h. e. quia est exactissimus doctrinæ Apostolicæ in eorum scriptis propositæ consensus, ideò doctrinam Apostolicam tanqvam veræ & salutaris in Ecclesia concordiæ fundamentum firmiter retineamus, ita futurum, ut internos etiam vera unitas vigeat. Si servamur à Patre in ipsius nomine, h. e. si constanter adhæremus doctrinæ à Patre Christo, &à Christo Apostolis traditæ, si in vera Dei agnitione servamus, tunc ad spiritualem & Deo gratam unitatem aspiramus. 10, Pater santte,

inqvit Christus, servaeos, ut sint unum. Ergo que major & arctior cum Deo sancto unio, eò etiam major sanctitas.

Priori huic speciali petitioni, quâ Apostolos in nomine Patris servari precatur, ut sint unum, subjungit Christus 1. Rationem. 2. Expositionem. Ratio dupler est: Prior petita est à Christi ex hoc mundo abitione. Posterior ex Apostolorum in mundo relictorum conditiones, Sic ergo duplicem petitionis sue necessitatemape. rit: 1. Suum discessium. 2. Mundi adversus Apostolos odium. Priorem rationem Christus eo modo tractat, u primo fructum fuæ in mundo commorationis & familiaris cum Apostolis conversationis recenseat, Deinde imminentem suam abitionem & causam recitatæ hujus ante abitionem orationis exponat, Prius membrum continetur in his verbis: Cumes. sem cum eis in mundo, ego servabam eos in nomine tuo. Quos dedisti mibi, custodivi, & nemo ex illis periit, nis filiusile perditus, ut Scriptura compleretur. I. Principalis horum verborum scopus ed spectat, qvod Christus rationem reddat, quare tam folicite oret, Apostolosin nomine Patris servari. Ratio desumta est eximinente fua è mundo abitione, per quam ab Apostolisra-tione familiaris & visibilis conversationis sejungatur, utnonampliùs eo modo, qvo antea, pralens eos servet & custodiat, videlicet visibili prasentia, corporali ministerio & familiari conversatione. 2. Simul etiam per quanda prolepsin exponit caufam, cur non priùs Apostolos patrocinio cœlestis Patris per preces externâ & audibili voce prolatas comendarit, videl. qvod familiariter & visibiliter cum ipsis hactenus conversatus eos servaverit& custodiverit. 3. Quia ex hoc mundo ad Patremabiturus erat; ideò fidem fuam in custodiendis Apostolisà Patre sibi traditis, & in docendi munere adhibitam commendat. Quod se eos servare dicit, sidelitatis est, qvod custodivisse, diligentia & pietatis. 4. Insinuat etiam Apostolorum insirmitatem. Fa fuit illorum, qvos dedisti mihi, insirmitas, um tanto Satanæ furore, mundi malitia & carniscorruptione, per se & suis viribus in veritate agnita. persistere non potuerint, ideò mei fuit officii, ut eos in nomine tuo servarem. Præstiti illud sideliter, sed jam ab illis discedo, ideò eos tibi servandos commendo. Cum essem, inqvit, cum eis in mundo,ego servabam eos Sc. Atqvi adhuc cum Apostolisincanaculo erat, cur ergo sicloqvitur, ac si non amplus cum iplis sit? innuere voluit, se brevi ab illis discesfurum, qvo sensu etiam paulo ante dixerat, jamnon sum in mundo. v. i 1. & Joh. 16. v. 4. Hac vobis abini-tio non dixi, qvia vobiscum eram. Quidam peculiarem in eo emphasin quærunt, quod Christus non dicit, cum essent illi mecum, sed cum essem cum illis, Incalis, inqviunt, Christus non dicetur esse, nobiscum, sednos cum illo erimus tanquam cum autore ac Principe vera felicitatis, Phil. 1. v. 23. 1. The ff. 4. v. 17. in hoc mundo Chrie stus fuit & est cum suis, propter goos servandos e caloins terras descendit. Sed quantum huic observationitribuendum sit, patet ex eo, qvod Joh. 15. V. 27. Christus de Apostolis dicit. Ab initio mecum fuistis, qvodq; Apoc. 21. v. 3. de felicissimo beatorum cum Deo in cœlis consortio dicitur. Ecce tabernaculum Deicum bominibus & habitabit cum eis, Cum ellem cum eisins mundo, servavi cos. Quid per to in mundo esse intelligendű sit, in præcedentis versiculi 11. expositione fuit declaratum; quid per to jervare accipiendumlit,

Christus ipse exponit, quando statim subjungit, quas dedisti mihi, custodivi, & nemo ex illis periit. Ergo servare est à perditione & interitu custodire, ut sit fensus. Ego lervavi eos in bono, ne retrocedent, Joh. 6. v.66. Servavieos à malo, ne ab eo læderentur. Servavieosspeciali curâ, quâ non tantum ab omnibus corporis & animæ malis suêre præservati, sed etiam de necessariis ipsis fuit prospectum, Luc. 22, 3 5. Servavieos in tempestate maris periclitantes, Matth. 8,25. servavi eos à tentationibus, calumniis & perfecutionibus Pharifæorum, Matth. 9,12. fervavi eos tanqvam gallina pullos suos congregat & servat, Matth. 23, 36. servavi eos à Satanæinsidiis expetentis eos eribrare instar tritici, Luc. 22, 31. Servavi eos doctrina &monitis, exemplo vitæ & fanctæ conversationis, ac corporalibus officiis, ne qvid deesset, neve qvid noceret. Addit autem seipsos servasse in nomine Paeris. 1. Quidam exponunt tuâ potentiâ & virtute. Servavi eos non humanâ potentia vel carnali meâ præsentia, sed virtute tua divina. Simon de Cassia lib. 12. c. 17. Omnem susceptam curam refert in paterna se fecisse virtute. Hæc expositio ad petitionem sic accommodari potest. Quia tuâ potentia & virtute hactenus eos servavi, ideò æqvum est, ne propter meum discessum priventur nominis tui custodià. Quia in mea præsentia tuâ virtute sunt servati, utiq; convenit, ut eâdem etiam in mea absentia serventur, cum major tunc futura sit servandi causa. Necessario tamen addendum, qvod Christus non neget se divinam illam virtutem, quâ discipuli hactenusservati fuerant, cumPatre communem habere, sedad Patrem cam referre, tum quia per æternam generationem eam à Patre accepit, tum ut discipulos magis confirmaret, quod ea lem virtute etiam in posterum sint servandi. Theophyl in h. l. Ego fervabam eos in nomine tuo, dicit. Non quod ipfe non valeat aliter, nisi per nomen Patris, sed insirmitaticon sulit auditorum & nondum magnum quiddam de fe fentientium. Propter boc dicit; in tuo auditorio cos servabam. Insuper & benè perare facit, quemadmodum cum essem vobiscum prasens, servabamini in nomine & adjutorio Patris, ita nunc quoque credite vos à Deo servandos, solet enim vestri curam habere. 2. Quidă exponunt tuâ autoritate, mandato & voluntate, qua sum constitutus Mediator, Redemtor & Doctorhumani generis. Servavieos in tuo nomine qua vices tuas in docendi officio hactenus geffi. Hæc expolitio ad petionem hoc modo accommodari potest. Quia tuo nomine, tuà voluntate ac tuis auspiciistanqvamLegatus eos servavi ideo æqvum elt utiple quoq; corum curam suscipias, quorum custodiam & curam mihi demandasti. 3. Qvidam sicaccipiunt: In tuo nomine scilicet Dei, quia sum tuus Filius & verus Deus, qvia tuum nomen & naturam habeo. Huic expositioni accommodari posset lectio Codicis Regii, qualichabet, empsuaurss cu ta ονοματίτε, ω δεδωκάς μοι κ εφύλαζε, cui lectioni etiam favet Cyrillus. Sed probatiores & antiqviores Codd. legunt es dedwrás μοι εφύλαξα, qvo modo etiam Syrus h. l. legit , quamvis in priore versu legat a didanas. 4. Quidam exponunt tuo nomine, id est, qviatui erant nomimis, nomini tuo consecrati & à te mihi dati. Adhanc expositionem referri posset, quod Christus notanter dicit: Quos dedisti mibi, custodivi, idest, qvia eos mihi dedisti, ideò illos custodivi. 5. Quidam accipiunt respectu causa finalis. Servavieos propter nomen tuum, ad gloriam Harm. Tom. III. vel Gerbard. Contin. pars tert.

noministui perEvangelii prædicationemillustrandam. 6, Expositiones illas non simpliciter repudiamus, interim judicamus ad textum proxime accedere eam, quâ per nomen Patris intelligitur vena Dei agnitio & recta fides divini nominis, ur in expo-fitione præcedentis ver demonstravimus. Servavi eos in tuo nomine, id est, proposui ipsis veram doctrinam de tua essentia & voluntate, plantavi notitiam tui nominis in cordibus ipsorum per verbum Evangelii, confirmavi eam miraculis, utfirmiter servaretur, nec solum exterius docendo, monendo, exhortando, confolando, increpando exemplo vitæ prælucendo, sed etiam interius per gratiam efficaciter operando eos conservavi, ne salutaris illa Geograpias lux in ipsis iterum exting veretur. Quia ego jamjam ab illis discedo & ad tevenio, ideò in hoc tuo nomine ipsos ulterius servandos tibi trado, ut opus bonum, qvod meo ministerio in ipsis cœptum, tuâ gratiâ & virtute in iplis conservetur, augeatur & confummetur. Qvod autem Christus discipulos hactenus à se servatos esse dicit, ac Patri eos inposterum servandos tradit, nequaquam eo sensuaccipiendumest, quali Pater ab hoc opereservandi hactenus fuerit exclusus vel Filius inposterum ab eo excludendus, nec cogitandum quod Filius munus custodiendi & servandi æterno Patri penitus resignet, ita ut illudà se alienet, vel quod Pater dikeffum Filii expectaverit anteqva Apostolis succurreret, sicut Schmaltz. contra Smiglec. p. 117. scribit, qvod Christus jamjam moriturus gubernationem discipulorum suorum ideò Patri commendet, ut le ad eos regendos Etuendos, tunc per id tempus potestate non habituru significet, acSocinus in explic. quorund. Script. locor. annexa explic. c. 1. Joh. p. 76. scribit, Christum ideò sic loqvi,quia munus T potestatem gubernandi Apostolos nondum adepeus fueme, sed loqvitur Christus de visibili & familiari illa præsentiå, qvå hactenus eos in diebus carnis suæ servaverat, qvæve in morte proximè instante finem erat habitura. Et qvia discipuli eà maximè nitebantur, ideò Patri eos fervandos tradens, quos se hactenus servasse asserit, utrumqve fignificat, tum qvod Pater fimul cum iplo hactenus servaverit, tum qvod una cum Patre eos inposterum servaturus sit. August. tract. 107. in Johann. Innomine Patris servabat discipulos suos Filius bomo, cum eis bumana presentia constitutus, sedetiam Pater in nomine Filii servabat, quos in nomine Filii petentes exaudiebat. Neque boc tam carnaliter debemus accipere , velut vicissim nos servet Pater & Filius, amborum in nobis custo diendis alternante custodia, quasi succedat alius, quando discesserit alius, simulenim nos custodiunt Pater & Filius & Spiritus sanctus, qui est unus verus & beatus Deus. Sed Scriptura nos non levat, nisi ad nos descendat &c. Intelligamus personas eum distingvere, non separare naturas. Quando ergo servabat discipulos suos Filius prasentia corporali, non expectabat Pater ad custo diendum succedere Filio discedenti , sed eos ambo serpabant potentia spirituali; & quando ab eis abstulit Filius prasentiam corporalem, tenuit cum Patre custodiam spiritualem, quia & custodiendos, quando Filius homo accepit, custodia paterna non eos abstulit, , & cum Pater Filio custodiendos dedit, non dedit sine ipsocui dedit , sed dedit homini Filio non... sine Deoeodem ipso utique Filio. Voluit etiam Christus hac ratione animos & oculos discipulorum. à visibili & externa illa custodia, qvæ in morte-finem jamjam erat habitura, sensim abducere, ut Bbbbbbb 4 exter-

git

ex

externis adminiculis destituti ad Patrem in cœlis oculos suos unicè attollerent, & ab eo se inposterum servatos iri firmiter statuerent. Ex qvo jam facilè apparet, an secundum divinam tantum, an verò secundum humanam tantum, an verò secundum utramque naturam Christus Apostolos in diebus carnis suæ servaverit. Dionys. Carthus, in h. l. sic commentatur. Christus secundum humanam naturam servavit discipulos quasi instrumentaliter, docendo, bonorando, exemplariter conservando, increpando. Secundum divinam naturam servavit eos efficienter & principaliter openando intus per gra-tiam qua in servatione non dissert à Patre & Spiritu sancto. Sed neutrum accipiendum est exclusive. Quando enim Christus docuit, tunc ab illius doctrina non potest excludi divina natura, quippe quæ divinam virtutem convertendi & illuminandi hominės illi addidit; & gvando Christus interiore gratia & operatione Apostolos servavit, abillo opere nonpotest excludi humana natura divinæ personaliter unita, quippe quam ut miraculorum operatione, ita quoque in Apostolorum conservatione, qvando & qvoties voluit, tanqvam efficax organum adhibere potuit. Cæterum falutarem illam Apostolorum in nomine Patris servationem ulterius Christus declarat & amplificat, qvando subjicit. Quos dediftimibi, cuftodivi, & nemo ex illis periit, nisi filius ille perditus, ut Scriptura compleretur. I. Quia dixerat, cum essem cum eis in mundo, servabam eos & c. ideò addit conservationem illam fuisse efficacem & sufficientem, nec fructu nec effectu destitutam. 2. Repetit petitionis rationem, eiq; inserit, qvod Pater eos sibi dederit, quos hactenus tanta cura servaverit, ex eo infert, æqvum esfe, ut Pater eorum sidelem curam suscipiat, qvos ab eo sibi concreditos ipsius voluntate & mandato ad sinem ministerii & vitæ fuæ hactenus servaverit. Servaeos, quos dedisti mihi, hocest, tuum tibi trado depositum, æqvum igitur est, ut salvum & incolume illud tuearis. consolationem discipulorum jam qvinta vice repetit, Apostolos sibi à Patre esse datos, ut ex eo intelligant, qvod Patris cœlestis sint, ipsiq; curæ sint futuri, tanqvam ipsius proprii. Item, qvod non ut a-lienus veniens eos rapuerit & humano arbitrio ad se pertraxerit, sed à Patre datos acceperit. 4. Quia objici poterat, fidelitati in servandis Apostolis adhibitæ adversari horribilem apostasiam & interitum Judæ, ideo scandalo huic occurrit, qvando utrumqve in Scripturis jam ante prædictum fuisse tradit. Hæc omnia Christus complectitur, qvando dicit. Quos dedisti mibi, custodivi, & nemo ex illis periit, nisi filius ille perditus, ut Scriptura compleretur. Posset το Φυλάττων à τηρείν co modo distingui, ut τηρείν referatur ad conservationem in bono, Quharren ad preservationem à malo; της είν ad media, φυλάττειν ad finem; qui enim ab exitio præservari debent, illos oportet in vera Dei agnitione & fide servari; The siv ad Chrifti fidelitatem, φυλάτταν ad ipsius diligentiam. Præci-puè tamen ac principaliter Christus eò respicit, ut per hoc membrum อีรูทุทุกเหตุ priori subjectum o-stendat, conservationem illam Apostolorum sibi à Patre datorum non fuisse frustraneam aut inefficacem. Ita eos in nomine tuo servavi, ut nemo ex illis perierit. Omnes adhuc verâ fide mihi adhærent, custodivi eos ut sidelis pastor suas ovi-culas; ut pius doctor suos discipulos; ut solicitus dominus suos servos; ut benignus parens suos

liberos custodit, ne pereant. Usurpatur enim ouλάτταν de pastoribus apud Homerum oduar. μ. ut& Luc.2.v.8. Gen.30.v.31. &c. Qui animam (uaminho: mundo odit, dicitur eam Φυλάττειν in vitam aternam.) Joh. 12. V. 25. Fidelis Dominus dicitur nos Quidarτου δοτο τε τουηρέ, 2. The st. 3 v. 3. ac depositum dici-tur Φυλάττεος 1. Tim. 6, 20. 2. Tim. 1, 12. Noahum justitiæ præconem Deus in diluvio dicitur custodi. visse, 2. Pet. 2, 5. Hæ significationes omnes huc accommodari possunt. Christus enim Apostolos à Patre sibi traditos velut præclarum aliqvod depositum ab omni malo custodivit, ne in universalipe. ne totius mundi exitio perirent, sed in vitamaternam conservarentur. LXX utuntur φυλαττει pro nn, in Hiphil vivificavit, ad vitam conservavit, Ez. 18. v. 27. pro צב ac סור , qvo etiam Syrush.lutitur, custodivit à corruptione, 2. Sam. 17. v. 9. cap 18. v.8. ac ulitatistime pro Tow, fumma circumpetione custodivit, Gen. 2, 15. c. 3, 24. quæ fignificationes itidem ad custodiam Christi Apostolis impensamapplicari possunt. Tanta enim cura ac solicitudine eos custodivit, ut nemo ex illis perirer, nisiunus proditor. Verbum awoMunide temporali & aterno, corporali ac spirituali interitu usurpatur. Qvamvis vero ab utroq; interitu Christus suos Apostolos præservaverit, ac contra hostium insidias etiam corporalem ipforum vitam custodiverit, tamen de Spirituali & æterno exitto potissimumhic agitur, qvod Christus in vera nominis divinico-gnitione & side eos ita custodiverit, ne aterno exitio involverentur. Quod nemo ex illis, qvos Pater Christo dederat, perierit nisi solus Judas, videri posset adversari illi, qvod Joh. 6,66. multi dijequlorum dicuntur abiisseretrorsum, ut non amplius cum Christo irent. Qui per datos Christo à Patre intelligunt pradestinatos, respondent illos weogranos non fuisse electionem Christo à Patre dati, illorum nullusi. naliter perit. Atqui hac ratione etiam Judas non fuit Christo à Patre datus, ut ad vitam æternam esset prædestinatus. Quomodo igitur Judam excipe reposser? Chrysostomus eò abire videtur, quod ωρόσκαιροι illi sua culpa perierint, sic eniminh.l. commentatur: At non ille tantum perditus est, sed multipostmodum, quomodo ergo inquit, non perdam? quantum in me crit, non perdam, quod Joh. 6. v. 37. aperius fignificavit, non ejiciam for as. Nam mea caufa non expellam, non derelinquam, quod si sponte sua resiliunt, pieos non trahane. Atqui etiam Judas proprià culpà perierat, qvorsum ergo illum solum exciperet? Quidamrespondent, voculam el un non esse accipiendamexceptive, quali Judas fuerit in numero datorum Chritto, sed adversative, ut opponatur datis Christo è Partre. Particulæ enim exclusivæ no Din, sar po, a prin sis, præterquam & c. in Scripturis sacris quandoque pro conjunctione adversativa sed ponuntur, Genes. 24,38. 2.Reg.5,17. Ef.59,2. Matth.12,4. Luc.4. v. 27. Joh. 5,19. 1.Cor.7, 16. Gal. 1,6. c.2,16. Sic ergo foret fenfus. *Quos dedifti mibi* electos ad vitam æternam custodivi , & nemo ex illis periit , h. e. ita cos custodivi, ut nemo ex illis periret, nisi plius perditionis, h. e. sed filius ille perditionis periit, qvippe qui in numero electorum haudqvaqvam fuit. Sed ostendimus superiùs per datos Christo à Pare propriè & peculiariter hîc intelligi Apostolos ad munus Apostolatus ab æterno electos; &in tempore Christo erudiendos atque informandos à Patre Coelestidatos. In illorum datorum numero itidem fuit Judas, qvamvis non fuerit in numero electorumad salutemita à Patre Christo datorum, ut det eis vitam æternam. Cumq; ipse verborum sonus ac series textus ostendat, Christum hic exceptive loqui, ideò ex eo manifeste constat, Christum proprie & peculiariter de Apostolis adhuc agere, ex aliis enim qui Christum vocantem ad tempo secuti sunt, lon-ge plures perierunt. Sed Apostolos peculiariter à Patresibi ad munus Apostolatus datos ita custodivit, ut nemo ex sancta illa unitate exiret, nemo ex fancto illo consortio secessionem faceret, nemo à praceptore ac domino retrorfum iret & in incredulitate sua periret præter solum Judam Iscarioten. Illam jamdum perisse dicit, cum tamen nondum vitam suam suspendio finivisset &in locum suum abiisset, Act. 1,25. quia per nefarium proditionis scelus in. mortemanima jamdum inciderat & externo exitio proximus erat. Dionyl. Carthul in h. l. Sicut de feloquitur tanquam non amplius effet in mundo, ita loquitur de Juda tanquam jam periiffet , quia mox periturus emt temponaliter & eternaliter, imo jam perierat gratiam amittendo, mortem animæincurrendo, & panam aternam promerendo. Inde etiam ipsum vocat filium perditionis. Euthymius perditionis nomine intelligit diabolū qui propterea vocatur perditio, quia omnes sibi obedientes corpore & anima perdit. Huic expolitioni accomodari posset, qvod diabolus Apoc.9,1 i. vocatur Hebraice Abaddon, Græce Dorothiou, perdens, quodq; impii dicuntur filii diaboli, Joh. 8, 41. Quidam nomine perditionis intelligunt peccatum, qvod inextremam perniciem homines deducit, Prov. 14,34. Simon de Cast. lib. 12. c. 27. utramq; expo-sitionem conjungit: Erat filius perditionis, b. e. diabolizquiomnem animam nititur sedum perdere in gehennam, ficut ipfe non alius perdidit semetipfum & peccati filius, quo quis à Deo deficiens perditur. Alii exponunt active. Filius perditionis, quia Filium Dei suâ proditione voluit perdere. Sed rectius accipitur paffind filius per-ditionis, h. e. perditus, unde Luth. h. l. reddit das verlohrne Rind/quitamen z. Theff. 3, 3. Hebraismum retinens vertit das Rind des Berderbens. Simplicissimaigitur explicatio petitur ex idiotismo Hebræo, de quo Basilius in Pl. 7. sic scribit: Ipsa Scriptura con svetudo pejores à pescato magis censere quam à Patribus so let, meliores verò filios ex aliqua infigni B eis conveniente virtute. Sie filios sapientie vocat, qui in Dei cognitione funt informati. Nimirum filii nomenapud Hebræos multas habet fignificationes, inter quas etiam ea est, quà accomodatur ad homines alicui rei incumbentes, inharentes, deditos ac destinatos. Sic filii ro boris Deut. 3,18. 2. Sam. 2,7. 1. Reg. 1,52. sunt vi-rirobusti ac militares; silius percussionis, Deut. 25, 2. est dignus, qui percutiatur, ut Targum ibidem exponit, filius mortis, 1. Sam. 20, 31. est dignus morte acmortis reus, qui ad mortem traditus est, ut Targum Pf. 102,21. exponit; filii Belial five iniqvitatis, Deut. 13. v. 13. funt & Sarous iniqui, ut LXX. ibidem exponunt. Bezain annot. adh. l. disputat, emphasin bujus phraseos non exprimi, quando silius perditionis dicitur silius perditus, unde etiam castigat Erasmum, qui sic verterat: Qui perditum, inqvit, hominem dicit, ipsum duntax at eventum ac miseram conditionem declarat. At Judas dicitur filius perditionis, non modo quia periit, sedetiam quia buic exitio erat destinatus ac devotus, Act. 1. vers. 16, cap. 4. vers. 27, & 28. Hæc sano

sensu explicari possent, nisi procederent ex falsa hypothesi de absoluto decreto, quo Judam & omnes reprobos ex absoluto Dei odio non solum ad æternum exitium, sed etiam ad causas exitii, videlicet peccata destinatos esse Beza & alii Calviniani docent, id qvod cum evidentissimis Scripturæ oraculis pugnat, ut suo loco demonstratur. Dicitur ergo Judas filius perditionis sive perditus. 1. Quia a-mavit perditionem, ac sua sponte peccatum perditionem secum afferrens elegit, Pf. 109. vers. 18. Noluit benedictionem & clong abitur ab co, v. 19. & induit maledictionem sicut vestimentum. 2. Quia per proditionem ac desperationem seipsum perditum ivit. Cyrill, lib. 11. in Joh. c. 21. Perditionis filium appellavit, quia pravitate periit (uâ. Non enim divino inex-pugnabili judicio in diaboli laqueum proditorem incidisse credendumest. Nam si sicesset, nullo modo culparetur, cum Deonemoresistere que at & c. Nulla necessitate, sed proprio judicio fecit, quod fecit. Quare meritò perditionis filius nuncupatur, qui perditionem elegit. Simon de Cassia d.l. Nonperiit ex impotentia paterne virtutis, nec ex negligentia filii humanati, fed qvia filius perditionis erat, non creatus, non à creatore factus, aut perditioni addi-Etus, sedà seipso depravatus. 3. Quia fuit homo perditissimus & deplorate impius, qui nullis admonitionibus vel interpretationibus à nefario suo proposito se deterreri fuit passus. 4. Quia justo Dei judicio & consequente voluntate propter prævisam finalem impænitentiam & incredulitatem ab æterno fuit reprobatus & exitio addictus. Non dicimus, qvod absoluta & omnes causas antegrediente voluntate reprobatus fuerit, sed quod udiciarià sive consequente voluntate reprobatus & exitio addictus fuerit, quod posterius est Scripturis conforme, cum prius manifeste pugnet cum Dei misericordia, justitia, merito Christi, prædicatione Evangelii & totius religionis Christianæ fundamento. Conc. Arausican. can. 2. cap. 25. Aliquos divina potestate predestinatos admalum. non folumnon credimus, sed etsi sunt, qui tantum malum de Deo credere velint, cum omni detestatione illis, anathema dicimus. Sed Calviniani pro se interpretantur, quod Judas periisse dicitur, ut Striptura impleretur. Quod si namq; propter Scriptura complementu, h. e. propter decretum Dei in Scripturis patefactum Judam periisse oportuit, utique absoluto & invariabili Dei decreto periit. Quidam ex Pontificiis concedunt particulam iva causaliter hic poni. Toletus in h. l. Posset quis dicere : Si custodia tua erat efficax , cur unus periit ? respondet, ut , quod pradixit Pater, impleretur. Nemo periit nisi quem prædixisti periturum, quem ego non servavi, non quianon potui, sed quia noluisti. Significavit Deus pradictione se velle permittere cum damnari & nolle omninò impedire quod posset, ideireò neeChri-sus ut homo impediit, & sicut notat causa. Maldonatus in h.l. Quo magis Christus significaret Judam sua negligentia periisse, ita loquitur, qui causam perditionis illius in divinam prædestinationem, & in Scripture testimonium conjicere videatur, ideo ut non solum consecutionem & eventum, sed etiam causam declame, non tamen causam veram, sed apparentem. Quamvis verò expositio illa, qua particula ut dicitur denotare causam non verame sed apparentem; non decretum, sed permissionem, sittolerabilior, quam Calvinianorum, qui absolutum & immutabile decretum ac causam propriam & adæquatam ea signisicari statuunt , tamen tutissima & simplicissima,

utpote analogiæ fidei & aliis Scripturæ locis conformis responsio est, particulam iva hoc loco accipi non astrologicas, sed ex Caticas, non causaliter, sed eventualiter. Ex.11,9. Pf. 51,6. Am. 2,7. Matth. 5, 16. c.23,35. Joh.5,20. c.9,39. c.12,38. c.19,24. Rom. 5,20.c. 11, 32. 1. Cor. 11, 19. Chryf. hom. 80. in Joh. idiaζων 8τ @ της γραφης εςιν ο τροπ @ ως αιτιολογίαν τι θεμένης τα έκ της εκβάσεως συμβαίνοντα. Damasc. lib. 4. c. 20. อัป การายุล Фกาเหล่ อันอิสาเหลร อ Φείλοντα λέγεος, ἀιτιολογικώς λέγειν. Confer quæ de hac regula pluribus dicta sunt in expositione Joh. 12,38. in c. 147. Harm. p. 1333. Christus ergo eo modo à defectione & exitio Judæ sese purgat, ut nec Patri cœlesti, nec Scripturæ, quæ est vox Spiritus fancti caufam tribuat, qvippe qvorum utrumq; maxima fecum trahit abfurda. Agnofcit hociple Calvin. in hunc locum sic commentatus: Perperam quispiam inde colligeret , defectionem Jude Deo potius quamilli esse imputandum, quia necessitas ei ex vaticinio imposita fuerit. Neque enim rerum eventus ideo vaticiniis adscribi debet, quia illic prædictus fuerit. Nec sanè aliud denunciant Propheta, quam quod illis quoque tacentibus futurum erat. Non est igitur inde petenda rerum causa & c. Nec vero Christi consilium est causam exitii Juda in Scripturam transferre, sedtantum offendiculi materiam tollere voluit, quod infirmas animas concutere poterat. Tollendi autem ratio est, quia jam olim Spiritus sanctus sic fore testatus effet nam fere adres novas & subitas expavescimus, Christus ergo hunc weoodiopio uovideò addidit, 1.Ut ostenderet, in passione nihil sibi temere aut fortuitò obtingere, sed se ωρισμένη βελη και ωρογνώση τε θεε in mortem tradi, Act. 2, 23. ubi ωρόγνωσις respicit ad nefaria Judæ & Judæorum pastionem Chrifto inferentium facinora, Behn vero ad salutarem passionis à Christo toleratæ finem & fructum. 2. Ut occurreret scandalo, qvod ex defectione uni9 exipso Apostolorum Collegio oboriri poterat. 3. Ut fignificaret suam in perferenda Judæ proditione ac universa passione obedientiam & patientiam , ut hac occasione in mortem traditus pro totius humani generis peccatis satisfaciat. 4. Ut animos A-postolorum à Judæ proditione & Judæorum crudelitate adDei consilium, in Scripturis patefactum, qvod per Messiæ mortem genus humanum redimi debeat, eveheret. Quia enim absolute dicit, ut Scriptura impleretur, ideo non ad unum aliqvem locum Propheticum, sed ad omnia Scriptura vaticinia,, tum in genere, de sua passione, tum vel maxime in\_ specie de Judæ proditione & exitio edita ipsos remittit. Pl. 41, 10, Pl. 69, 9. & 26. Pl. 109, 3. &c. 5. Ut oftenderet, Judam nefarium illud scelus haud impunè laturum, sed dignas defectionis sua pænas daturum. Ubicung; enim in Scripturis Judæ defe-ctio prædicitur, ibi etiam horribile ejus exitium prædicitur. Colligitur autem ex hoc. v. 12. 1. Christum esse verum cum Patre Deum, quippe cum-qvo opus servandi & custodiendi Apostolos sibi commune effe testatur, Joh. 7.v. 20. Cyrill, lib. 11. in. Joh. C. 2 I. Cumpetierit, ut à Deo Patre serventur, ipse se id fecisse affirmat, aqualis se virtutis cum Patre imo verò subsistentem Patris virtutem demonstrans. Nam qui eadem facere potest, que Deus faciat verus, qvomodo d'idem na-sur à Caqualis potestate non erit? U qui ut Deus in nomine Dei eos servavit, Deitatisque gloriam ab operibus consecutus est, quomodo alterius quam Pater erit natura? aut gromodo Deus verus non demonstrabitur? Nulla enim res, que propria opera Dei sunt, facere potest, nisi substantialiter

Deus sie. 2. Christum esse sidelem pastorem, bens gnum doctorem & omnipotentem Dominum. Cùm docendi officio in terris fungeretur,nihileo. rum prætermisit, qvæ ad Apostolos in nomine Pa. tris servandos requiri videbantur, docuit, monuit, correxit, defendit, ac de omnibus necessariisips prospexit, unde merito se bono pastori, Joh. 10, V.14 & gallina pullos suos congreganti comparat, Matth. 23, 36. Quod fi in statu exinanitionis, antequaminregnum & gloriam suam ingressus esset, dilectos suos tanta fidelitate conservavit, qvanto majorem eorum curam geret in statu exaltationis ad dextram Patris sui collocatus, Heb. 4, 15. tam nonporest suorum curam abjicere, qvam sidem Patrida. tam non servare, Joh. 6. v. 37. tam non possunter Christimanu oves ejus rapi, qvam ex Patris manu rapi non possunt, Ioh. 10,28. Quamvis vero non. amplius tueatur suos externâ præsentia & familiari ministerio, quo in diebus carnis suæ usus est, tamen præstò ipsis est invisibili præsentia, & divinastrapotentià carni communicatà iplos defendit. Qvamvis etiam in cruce & persecutionibus suos videaturad tempus deserere, ea tamén non est omnimodade. relictio, sed tantum faciei ad tempus absconsio, El 54, 7. & 8. sicut hoc loco Apostolos videtur relin-quere, interim Patri cœlesti eos servandos tradit. 3. Illos, qvi divinam vocationem secuti side Christum amplexisunt, perpeccata contra conscientia comissa gratia & side iterum excidere posse. Quorsum enim tam solicitè Christus rogaret eos servari, quos perire plane erat advator, ac que effet virtus & gratia custodientis, si custoditi perire nullo modo possent? 4. Credentes in Christum non posse se suis viribus adversus exitii periculum tueri, sed divina conservatione opus habere, quamdiuinlubrico hujus mundi itinere versantur, Iuda. v. 14 Hieron lib. 2. adv. Pelag. Christus non dixit , dedicit liberi arbitrii potestatem, ut ipsi se suo labore salvarent, sed ego servavieos, ego custodivieos. Stapul. in hunclocum. Quicunque non percunt, id sue potestati ac arbitrio non tribuant, sed divina circa nos providentia, que nos circumvallat, tuetur & ambit. 5. Deum Patrem & Filium eius Iesum Christum variis modis nos custodire tum immediate per seipsum, tum mediate per Angelos Pf. 91, 11. ac per homines, quibus nostri custodiam demandavit. Custodit etiam nos per Verbum Prov.4,6. verâ fide in corde custoditum, Luc.11,28. qvin & pii seipsos custodiunt, 2. Pet. 3, 17. 1. Ioh., 21. non naturalibus suis, sed novis à Spiritusanto in regeneratione ac renovatione donatis viribus. 6. Omnibus verè piis, cumprimis verò Ecclesia ministris incumbere, ut exemplo Christi diligentissimam eorum curam gerant, qvorum falutem aDeo sibi concreditam esse noverunt. Ez 3,20. Hebr. 13, 17. &c. Hieron, in Ezech. Non folum de nostris delidis reddemus rationem, sed pro omnium, quoru abutimur donis & nequaqua de corum salute sumus soliciti. Greg. in moral. Quot regendis subditis praest Sacerdos, tot solus, utita dicam, animas habet reddenda apud Deum rationis tempore. 7. Nullum Ecclesiæ cætum esse tam sanctum, qui non habeat admixtos aliquos non fanctos. Si inter Christi discipulos suit proditor, non debet nobis mirum videri, in Ecclesia simul bonos &malos inveniri, sicut in arca Noaitica animalia munda &imunda, pius Semus & hypocrita Chamus conjungebantur, etiamli ministri Ecclesia de summa diligentia nihil reliquum faciant. 8. Iudam fuise

typum Antichristi, quippe qui 2. Thess. 2. v. 3. itidem vocatur perdicionis filius. Sicut Judas vili precio Christum vendidit : sic in Synagoga Antichristi locum habet illud Baptistæ Mantuani:

20

Venalia nobis ignis, thum, preces, altaria, facra, corona, Templa, Sacerdotes, colum venale, Deusque.

Discrimentamen in coest, qvod Judas seipsum duntaxat perditum iverit: Antichriftus verò & se & alios perdit, unde perditionis & filius & pater meritò vocatur. 9. Judæ vestigia illos sequi, qvi veritatem Christi pro vili quæstu produnt, qui pietatem esse qua-sum essimant, 1. Tim. 6. v. 5. qui propter temporale comodum Evangelium amplectuntur &c. Qvemadmodum igitur Judas inde atq; ideo periit, quia nonex animo Verbum curavit, nec Christum propter Christum quæsivit, sed sub ipsius nomine ditescere voluit, ita qvoqve qui cum Juda eidem viæ insistunt, in unum cum ipso hospitium perveniunt, 10. Judam perditionis silium Christum & Ecclefiam ejus perdere quidem voluisse, sed seipsum perdidisse, Christo autem & Ecclesiæ ejus magis profuisse. Qvod enim Christum attinet, ille per passionem & mortem proditione Judæ procuratam intravit in suam gloriam , Luc. 24. v. 26. Ecclesiæitidem Judas profuit, qvia per passionem & mortem Christi redemtio humani generis & salus mundi fuitprocurata, veritas Scripturæ, quæ proditionem prædixit, demonstrata, & Ecclesiæ silii hoc exemplo suêre admoniti, ut cum timore & tremore salutem suam operarentur, Phil. 2. v. 12. Pari ratione persecutores, hæretici ac fassi fratres Ecclesiam perdere cupiunt, sed seipsos perdunt, Ecclesiæ veròsalutem promovent. Neqvetamen commodum illudex Juda: proditione & Tyrannorum persecutione in Ecclesiam redundans pessimæ ipsorum voluntati, sed divinæ sapientiæ ac bonitati ad bonumfinem ea, quæ pessima sunt, dirigenti, unicè tribuendum. 11. Quæ de piorum salute & impiorum exitio in Scripturis traduntur, ea immota esse certitudinis & infallibilis veritatis, proinde non\_ pollunt fieri irrita, fed omnia tandem implentur, cum Scripeura non possit folvi, Joh. 10. v. 35. Discamus ergo ex Scripturis Dei voluntatem, ut ei obseqvamur, tum in bonis faciendis, tum in malis culpæ cavendis, tum in malis pænæ ab impiis nobis illatispatienter ferendis. Neque tamen hæc infallibilitas prædictionum, quæ in Scripturis de peccatis & exitio impiorum annotatæ extant, eo sensu accipienda, qvasi Scriptura peccandi & pereundi ne-cessitatem illis afferat, sed qvod exaliis causis in-fallibiliter secuturum Deus pravidit, illudin Scripturis annotari jubens infallibiliter idem prædixit. Cyrillus in h. l. Non quia scriptum est de Juda, quod periturus esset, propterea co nequitia processit &c. Verùm quoniam malignitate sua periturus omninò erat, idcircò id omninò futurum Scriptura prædixit, qvam falso quicquam dicere impossibile est. Deus enim ipse per Scripturam. loqvitur, qui mores & vitam omnium novit & c. Quare qui novit omnia, qui futura quasi prasentia videt, per Scripturam nobis hoc etiam prædixit. Non autem omnia, quæ futura Deus novit, aut vult, aut imperat, nec prædictio ad malum bortatur magis quam debortetur. Simon de Cassia lib. 12. C. 17. Scriptura non necessitas, quod est fiendum sed necessitatur exfuturo, b.e. non ideò aliquid sit, quod in Scriptura pradictum extat, sed ideo aliquidin Scriptura pradicitur, quia illud futurum Deus pravidit.

minentem suam abitionem & causam recitatæ hujus ante abitionem orationis exponit: Nunc autem ad te venio, & hac loquor in mundo, ut habeant gaudium meum impletum in semetipsis. Verba priora hujus versiculi pendent ex præcedentibus: Cum essem cum eis inmundo, ego servabam eos in nomine tuo, nunc autem mundum relinquo, & ad te venio. Ergo ipsos in nomine tuo servandos tibi trado. In posterioribus verbis Christus causam explicat, quare ante suum ex mundo abitum sonora & audibili voce hanc orationem recitare voluerit, videlicet propter consolationem Apostolorum. At qvomodo hæc cum superioribus connectuntur? 1. Quia Christus mentionem sui ex mundo abitus & proximi instantis discessium ab Apostolis fecerat, ideò hac occasione causam subjungit, cur ante suum abitum, adeoq; nunc potius qu'am antea pro Apostolis orare voluerit. 2. Explicat finem, propter quem oraverit, ut-Pater eos in suo nomine servet, imò propter quem omnia superiora in precibus hisce dixerit, videlicet ut intelligerent, qvanto in precio apud Patrem cœlestem habeantur, ne propter visibilis præsentiæ Christi subtractionem plus æqvo contristarentur, Chrysost, homil. 80. in Joh. Cùm multis adhibitis consolationibus nondum acquiescerent, jam Patrem alloquitur, ut suum in illos amorem declararet, ut gaudium meum habeant impletum in semetipsis. His verbis ad corum recreationem & latitiam bac omnia se locutum oftendit. 3. Simul etiam causam explicat, cur tam prolixè hactenus non solum pro se, sed etiam pro Apostolis oraverit, ut sit sensus. Non mei causatot verbain. precibus meis facio, certus enim sum de mea glorificatione, necideo tam prolixè oro, qvasi dubitem de benignissima Patris cœlestis erga vos voluntare, ipse enim Pater amat vos, Joh. 16, 27. nec qvod Pater tam durus & inexorabilis sit, sed unice propter vos hac prolixitate utor, ut folatium & gaudium cordibus vestris instilletur. 4. Quidam putant novam hic contineri petitionis materiam, quâ consolationem & gaudium Spiritus sancti Apostolis suis Christus petat, quæ ex conservatione in nomine Patris, h. e. ex vera Dei agnitione & fide originem trahit. 5. Quidam censent novum prioris petitionis argumentum hic proponi, ut sit sensus. Nullus mei abitus fructus ad illos redire potest, nisi singulari tuâ bonitate & gratiâ in side conserventur, intuo ergo nomine eos serva, ut gaudium ex mea passione, morte & resurrectione ad illos redire possit, ut ergo prima ratio ex præterito officio, & ejus fructu est desumta : sichæcaltera ratio ex præsenti officio & ejus fructu desumta esset, videlicet ex bono interniac spiritualis gaudii, ad quod funt servandi. Sed priores connexionis rationes sunt simpliciores. Expendenda verò sunt singula-verba: Nunc, inqvit, ad te venio. Nunc, postqvam scil. venit hora, verl. 1. Postquam te glorificavi super terra, ac consummavi opus, quod dedisti mihi, ut facerë, v. 4. post-qvam manifestavi nomen tuu hominibus quos dedisti mihi de mundo, v.6. postqvam eos, qvos dedisti mihi in tuo nomine hactenus servavi visibiliter & familiariter cuillis conversatus, v.12. nunc ad te venio, à qvo in mundum missus sum, & a quo servandos accepi, qvos tibi jam comendo servandos. Quidam illud eg x soog deipso orationis hujus actu exponunt, ut sit sens. Nunc hisceprecibus adie venio, quia oratio est accessus ad Deum. Sed simplicius accipitur eo sensu, qvo hæc phrasis In posteriore hujus argumenti membro Christus im- ponitur in v. 11. Et hec, qvæ pro mei glorisicatione

& Apostolorum conservatione hactenus oravi, ad- discipulis i. e. in cordibus ipsorum statui ad diffe. huc ante meum discessum logvor in mundo. Monuimus superius ex verbo λαλών non posse colligi, quod Christus hic non oret, sed concionetur, cum ευχή & λαλια non sint opposita, præsertim side precibus sonorâ & audibili voce prolatis, quales hæ ipsæ erant, sit sermo. Ideo vero Christus Verbum λαλει qvam ερωτων (qvo v. 9. & 20. utitur) adhibere maluit ut oftenderet, qvod qvamvis folicitam Apostolorum suorum curam jam ex mundo abiturus gereret, & devotè pro illis Patrem cœlestem oraret, non tamen tam de eorum statu solicitus sit, & pro illis oret, qvam anxietati & solicitudini eorum occurrere velit, qvo fine etiam clarâ & sonorâ voce discipulis & præsentibus & audientibus preces hasce recitet. Quod se inmundo hæc loqui dicit, non pugnat cum eo, qvod v. 11. dixerat: Se jam non esse in mundo. Quia enim nondum abierat, in mundo adbuc erat; quia mox abiturus erat, in mundo jam quodammodo non erat, ut argutè respondet, August. tract. 107. in Joh. Pronomini eule additur articulus ava Poemos, ut habeant gaudium illud meum im pletum, de qvo scil. dixi, Joh. 15, 11. vel qvod oritur ex unitate, qvam ipsis precatus sum in hoc cap. V. 11. Participium we πληςωμένω à parte posteriore construendum est cum verbo έχωπι, non cum nomine gaudium. Sic enim oporteret articulum esse additum τω ωεωληρωμένω. Qvodnam vero & qvale sit illud gaudium, qvod in Apostolis completum haberi Christus precatur, de eo non est una atque eadem Interpretum sententia. Stapulensis refert ad gaudium vitæ æternæ, argumento permotus eo, quod gaudium piorum in hac vita sit duntaxat inchoatum, non completum. Non est, inqvit, plenum gaudium in aliquo, si quid adhuc gaudii recipere possie. Est ergo plenum, quandoque cuique sua impleta est capacitas, & tunc est satietas. Pf. 17, 15. Cum aucem in boc mundo gaudio quodeunque sit, aliquid addi possit, & in hoc mundo non sit satietas, in hoc utique mundo gaudium non est ple num. Sed manifestum est ex serie textus, Christum loqvi de illo gaudio, qvod pii in hac vita sentire incipiunt, qvod qvamvis non sit perfectum & completum ratione quantitatis, completum tamen dici potest ratione qualitatis, videlicet sinceritatis, so-liditatis ac firmitatis, Augustin, gaudium Christi intelligit effective, qvod Christus in Apostolos contulit, & ad unitatis exhortationem respectum haberi censet. Quod sit, inqvittract. 107. in Johann. hoc gaudium, de quo ait, ut habeant gaudium meum impletum, jam superius expressum est, ubi ait, ut sint unum, sicut & nos. Hoc gaudium suum, h. e. à te in eos collatum in eis dicit implendum, propter quod locutum se esse dixit in mundo. Hec est pax illa & beatitudo in futuro seculo , propter quam consequendam temperanter & juste & pie vivendum est in hoc seculo. Cyrill. lib. 11. in Johann. c. 22. gaudium Christipassive accipit, ut gaudium, qvo de me gaudent, in semetipsis impletum habeant, credentes scilicet me post meum etiam abitum i-psos servare posse: Quod est (inqvit) impletum verè at que perfectum gaudium? ut sciamus, firmiterque credamus, non solium hominem illum, sicutinos, absque peccato, sed verum ettam Deum esse. Hoc enim solummodo pacto etiam carne absens servare suos poterat, qui perfectum habebunt gaudium, ciem servitute omnipotentis protegi non dubitent. Quidam putant gaudium illud, qvod discipulis Christus precatur, impletum vocari, ac in ipsis

rentiam mundani & externi gaudii. Externum gaudium in mundo non habent, ideo modis omnibus hoc ago, utinternum gaudium habeant. Sim. de Cass, lib. 12. C. 17. Dum in mundo erunt mundum, non diligentes, nunquam ab his, qua foris sunt, gaudendi materia eis erit. In interioribus praparandum est gaudium, Ideo hec loquor, hec peto; ut gaudium de unitate, de conservatione paterna, quod meum est, impletum sit missis. Simplicissima explicatio colligitur ex contextu, & ex loco parallelo Joh. 15,11. Hec loquor in mundovisibiliter Apostolis meis adhuc præsens, ut gandium, quo de ipforum in fide constantia gaudeo & quod meo beneficio in ipforum cordibusaccensumest, habeant in semetipsis impletum, ac ut sensus illius gaudii, qvo se à me diligi sentiunt, in hac vita magis magisque quotidie augeatur, donec perfecta consummatio in vita æterna sequatur. Tuncenim gaudium meum in se impletti habebunt. r. Quando sua in side constantia ac studio unitatis & concordiæ materiam gaudii mihi exhibebunt , ut qvemadmodum hactenus ipforum fide & unitate delectatus sum, ita inposterum quoque tales sint, de quibus plene ac perfecte gaudere possim, quod tunc demum fiet, si in vera doctrinæ & vitæ unitate conserventur, Phil. 2, 2. Implete gaudium meum, m idem sapiatis, eandem caritatem habentes unanimes idipsum sentientes. 2. Qvando gaudium, qvod deme perceperunt, per meum abitum in ipsis non diminuetur, sed magis augebitur & perficietur, qvod fiet, si verè credunt, me in abitu meo ipsorum curam nequaquam abjicere, sed benigne eos cultodire velle, etiamsi visibili & externa mea presentia destituantur. 3. Qvando intelligent, qvoinloco fint , tum apud te Patrem coelestem , videlicetmi proprii & à te mihi dati, tim apud me, utpote qui paulò ante abitum meum ardentissimas hascepreces pro ipsis obtuli, & in manus tuas ipsorum salutem commendavi, qvod non potest nonipsorum animos erigere & exhilarare. 4. Quando scient mea passione & morte se esse tibi reconciliatos, &inomnibus periculis & adversis tuo patrocinio & prasidio foretutos, ex quo tranquillitas conscientia & gaudium spirituale in ipsis orietur. 5. Qvandoin omnibus periculis & adversis harum precum recordabuntur, id enim non poterit fieri absque singulari & serio gaudio, cum sciant me à te semper exaudiri, Joh. 11, 42. 6. Quando verâ fide trepidationes carnis, terrores mundi actentationes diabolisuperabunt, & exmea victoria solidum percipient gaudium. 7. Quando ex mea resurrectione & Spiritus sancti missione sirmam consolationem percipient ac reipsa experientur, preces hasce meas, quibus Spiritum sanctu omnis veri gaudiiorigine iplis precatus sum, non esse frustraneas sed efficaces, Joh, 16, 22. Iterum videbo vos, & gaudebit cor vestrum. 8. Quando eo gaudio in seipsis afficientur, qvo ego afficior, scientes se divinitàs conservatosiri, sicut ego non obstante acerbissimà passione & ignominiosissima morte à te conservabor, ut sic gaudium, qvale in tua ergame dilectione habeo, de mea erga ipsos dilectione etiam ipsi in se habeant, quod in hac vita coeptum, in futura perficiatur & consummetur. Hæc omnia Christus complectitur, quando dicit se per mortem crucis in gloriam cœlestem jamjam ingressuri, necampliùs cùm Apostolis in terra visibiliter conversaturum, ante suum abitum sonorâ voce preces hasce recitare, ut gaudium suum habeant in semetipsis impletum. Colligitur autem ex hoc loco 1. Qvantalit verbi divini auditi evequea , tanta scilicet ut qvamvis ob mœrorem cordis in præsenti ejus vis nonstatim sentiatur , tamen progressu temporis discussa paulatim mœroris caligine potenter sese exerat, & conscientiam auditoris tranqvillam reddat. 2. Quis sit scopus, tum totius doctrinæ Evangelicæ, tum hujus admirabilis orationis Christi, videlicet ut in quibuscunq; adversis verum gaudium & constans solatium habeamus. Rom. 15,4. Ovoties ergo mala vel ingruunt vel nos premunt, ex hac ardentissima Christi precatione velut vivo consolationis fonte aqvam vivam petamus, qvia Christus non solum pro Apostolis, sed pro omnibus per verbum ip forum credituris oravit, Joh. 17, 20. 3. Quod verum ac solidum gaudium non nisiin. Christo inveniri possit. Tunc vero gaudium Christi innobis est & impletur, qvando verâfide ipsius promissiones nobis applicamus, iisq; firmiter adharemus, etiamsi omnia in mundo nobis videantur contraria. Hoc non est mundanum & externu, sed internum, absconditum&perfectum gaudium, est manna abscondicum, quod nemo gustat nisi qui accipit, Apoc. 2, 17. Exterius pii à persecutoribus affliguntur, à Satana tentantur, à mundo odio habentur, sed in his persecutionibus & odiis externis sustentat ipsos gaudium cordis internum, qvod non estinstabile & caducum, sed constans & perpetuum. 4. Quod spirituale ejusmodi gaudium sit donum Dei gratuitum in Christo, unde Christus à Patre cœlesti per preces Apostolis suis illud impetrat, Rom. 15. V. 13. Deus spei repleat vos omni gaudio &

Atq; hactenus expendimus priorem rationem, propter quam Christus Apostolos in nomine Patris servari petit, qvæ fuit petita a Christiex hoc mundo abitione; succedit posterior, quæ desumitur ab Apostolo-rum in mundo relictorum condicione. Ego tradidi eis sermonem tuum, & mundus eos odio babuit, quia non sunt de mundo, sicut ego non sum de mundo. Ratio hæc satis efficaxest, quæ melioris intelligentiæ causa sic potest formari. Qui à mundo odio habentur, illos æqvum està te Patre meo cœlesti diligi, & in nomine tuo servari. Jam verò hi Apostoli mei, pro qvibus oro, àmundo odio habentur. Ergo illos æqvum està te Patre meo diligi & in nomine tuo servari. Connexio majoris pendet à causa illius odii, quam Christus duplicem assignat. 1. Doctrine Evangelice professionem. 2. A moribus mundi separationem & dissimilitudinem. Non ideo à mundo odio habentur, quia sunt fures, homicidæ, malefici &c. 1. Pet. 4. v. 15. fed 1. quia tradidi eis sermonem tuum, quem fide receperunt, publice in mundo professi sunt & aliis prædicarunt. 2. Quia non sunt de mundo, sed à moribus & vitiismundi alieni. Æqvum igitur est, ut qui à mundo propter tuum sermonem sese segregarunt, seq; totos nobis consecrarunt, tibi curæ sint. Quia odiu mundi, qvo laborant, propter tuum sermonem est exortum, ideò tuam erga ipsos benevolentiam illud meritò debet provocare. Sic ergo Christus in his verbis oftendit. 1. Custodie paterna necessitatem. Precatus fum, ut eos in nomine tuo serves, hæcconservatio & custodia erit eis maxime necessaria. In

Harm. Tom. III. vel Gerhard. Contin. pars tert.

fecutores. Ergo tuum patrocinium & præsidium ipsis erit necessarium. 2. Petitionis sue aqvitatem. Precatus sum, ut eos in nomine tuo serves, hæc mea petitio conjuncta est cum summa æquitate, quia propter te ac tuum sermonem à mundo odio habentur. Justaverò & æqva petitio est, qvâ ab eo præsidium & auxi jum petitur, propter qvem persecutio & afflictio infertur. 3. Modi, qvo Pater eos in suo nomine servet, concinnitatem. Tradidi illis sermonem tuum h.e. doctrinam Evangelii ex sinu tuo prolatam, illam fide receperunt & sic facti sunt silii tui & vitæ æternæ hæredes, Joh. 1,12 Rom. 8,17 Ouod fi in fide illa per verbum Evangelii in cordibus ipforum accensa eos servaveris, in nomine tuo eos servabis. 4. Evangelice doctrine dignitatem. Denuò illis commendo Verbum, qvodabs te acceptum ipsis tradidi, si huic verbo constanter adhæserint, nec per mundi odia & persecutiones abeo seseavelli patientur, in nomine tuo servabuntur. Quidam putant novam hic exponi petitionem, ut sit sensus. Unum hactenus petii, videlic, ut sint unum in fide & dilectione, jam alterum peto, ut contra persecutiones mundi à te protegantur. Sed quia Christus jam antè rogaverat, ut à Patre serventur & custodiantur, sicut hactenus ipsos servaverit & custodiverit, ideò rectiùs hic versiculus accipitur tanqvam prioris petitionis ratio, qvam nova qvædam & à priore distincta petitio. Expendenda verò sunt singula membra. Primò inqvit Christus, ego tmdidi eis sermonem tuum. Quòd superius dixerat: Manifestavi nomen tuum hominibns, quos dedisti mihi de mundo, v. 6. Verba que dedisti mihi, dedi ets, v. 8. illud jam sic effert: Ego tradidi eis sermonem tuum. Tradidit autem Christus sermonem Patris Apostolis 1. per Externa Evangelii pradicationem, ut sit sensus. Prædicavi ipsis Evangelium & in eo voluntatem tuam ipsis revelavi, oltendi eis viam salutis, æqvum igiturest, ut in ea tuâ virtute dirigantur & serventur. 2. Per interiorem regenerationem. Non tantum exterius ipsis prædicavi Evangelium, sed etiam per Spiritum meum interius in cordibus ipsorum sidem operatus sum, per qvam oblata in Evangelio bona funt amplexi. Crediderunt , quod à te exiverim Joh. 16, 27. Sermonem tuum servaverunt, Joh. 17,6. Verba, que eis dedi, acceperunt & cognoverunt verè, quod à te exiverim, & credide-runt, quod tu me missifi v. 8. æqvum igitur est, ut in. hac fide, qvam ipsemet mecum in cordibus ipsorum operatus es , eos conserves. Cyrill. lib. 11. c. 23. Libenter sermonem tuum h. e. pradicationem Evangelicam ô Pater susceperunt que long è à mundo, terrenisque desideriis credentes amovet. 3. Per ministerii commenda-tionem. Non tantum prædicavi ipsis Evangelium., sed etiam aliis prædicandum ipsis tradidi, æqvum. igitur est, ut tuo robore fulciantur & virtute ex alto induantur, qvò commisso Evangelii prædicandi munere salutariter sungi possint. Notanterautem dicit, sermonem tuum ipsis tradidi, ut argumento majus accedat pondus. Quia enim Patris doctrina est, qvam Apostolià Christo acceperunt, & propter quam persecutiones in mundo patiuntur, ideò ad patrocinium ipsis præstandum eò magis Pater cœlestis quasi obligatur. Alterum membrum est, & mundus eos odio habuit. Dependet hoc ex priore, ideoq; non accipiendum illative. Quia sermonem. tuum illis tradidi, qvem fide acceptum publice professi sunt & aliis prædicarunt, ideo mundus eosomundo non habebunt servatores sed osores & per- dio habuit. Aug. tract. 108. in Joh. præteritum profuturo Cccccc

#### HARMONIÆ EVANGEL.

futuro poni censet. Nondum, inqvit, id experti fuerant | Ego elegi vos de mundo. Donatum est ergo eis , ut seutope, passionibus suis, que illos postea sunt secute, sed more suo dicit ista verbis prateriti temporis futura pranuncians. Quamvis vero odia & persecutiones mundi adversus Apostolos maxime fuerint auctæ, qvando Evangelium in toto terrarum orbe prædicarunt, tamen ab illis non fuêre penitus immunes, qvando in Judæa Evangelii semen mandato Christi obsecuti sparserunt, ut colligitur ex ipsa instructionis formula Matth. 10,14.16. & feqq. ac mundus antiqvũ fuum semper obtinet, ut confessores & præcones veritatis odio habeat. Potest igitur præteritum, præsens & futurum tempus conjungi, mundos eos odio habuit & adhuc habet, maxime verò eos odio habebit, qvando Evangelii doctrinam, quæ gentibus est sultitia, Judais verò scandalum, 1. Cor. 1,24. post meam in colos ascensionem in toto terrarum orbe prædicabunt. Hoc mundi odium vel maximè benevolentiam & defensionem Patris impetrare ipsis debet. Superius dixerat v. 11. Hi in mundo sunt, jam addit, ipsos non solum diutius in mundo permansuros, sed insuper etiam odia & persecutiones mundi passuros, ac proinde æqvum esse, ut divino patrocinio gaudeant. Tertium membrum est, qvia non sunt de mundo. Hoc continet alteram mundani odii causam. Mundus eos odio habet, non solum quia repudiatà mundi doctrina Evangelium meum funt amplexi & mundo contraria docent, sed etiam à moribus & studiis mundi sunt alieni. Nec doctrinam profitentur cum doctrina mundi consentientem, nec approbant mundi vitia, sed ea porius arguunt, qvid ergo mirum, qvod mundus eos odio habeat, cum ut morum similitudo amicitiæ, ita. dissimilitudo inimicitiarum & odiorum sit mater? Joh. 15,19. Si de mundo effetis, mundus, quod suum effet, diligeret. Quia verò de mundo non estis, sed ego elegi vos de mundo, propterea mundus vos odit. Superius dixerat, Apostolos adhuc esse in mundo v. 11. hic verò dicit, eos non esse de mundo, qvia qvamvis in mundo adhuc viverent, de mundo tamen separati erant, 1. Per eleëtionem tum ad Apostolatum, tum ad vitamæternam. Joh. 15, 16. Ego elegi vos & posui vos, ut eatis & fructum affentis. v. 19. Ego elegivos de mundo. 2. Per vocationem ad regnum gratiæ & in scholam Christi Joh. 17,6. Manifestavi nomen tuum hominibus, qvos dedisti mihi de mundo. Rom. 1, 1. Paulus Apostolus segregatus in Evangelium Dei. Gal. 1, 15. Cum placuit ei, qui me segregavit ex utero matris mea, & vocavit per gratiam suam. v. 16. lle revelaret Filium fuum in me, ut evangelizarem illum gentibus &c. In qvibus dictis electio & vocatio fimul conjunguntur, quia electio est præordinata vocatio & vocatio est executioni data electio. Ipsum qvoq; Verbum à pogiç en deducit nos adterminum à qvo facta est separatio, videlicet à mundo. 3. Per regenerationem ac renovationem. Post lapsum naturâ omnes homines sunt mundus sive de mundo, sed quando Spiritu Dei regenerantur acrenovantur, tunc non amplius funt de mundo. Ambr. ferm. 14. in Pfal. 118. Non funt de boc mundo, quia supra mundum sunt, qui Christum sequuntur, segregati de mundo non solum per æternam electionem, sed etiam. per Spiritum sanctum qui non est mundi Spiritus, regenerati per semenillud verbi incorruptibile, ut mundanis omnibus nuncium miserint, Aug. tr. 108. in Joh. Quod non funt de mundo , boc eis regeneratione collatum est. Nam generatione de mundo erant, propter quod jam eis dixerat.

nec ipsi essent de mundo, eos ipso liberante de mundo. 4. Per glorificationem aliquando omnibus manifestumfier ipsos non esse de mundo, sed de mundo ad vitam æternam electos ac separatos. Quartum mem. brum est, sicut ego non sum de mundo. Hocaddit 1. sd consolationem Apostolorum , ne grave ipsis videatur, qvod odium mundi experiri cogantur, cum hac ratione imagini Salvatoris & Magistri sui conformentur. Joh. 15. v. 18. Simundus vos odit, scitote, quod me priùs quam vos odio habuerit. 2. Tanquampai. tionis sue metionem. Commendavi Apostolishisce, meis officium prædicandi Evangelii, ac mnnusillud post meum abitum ipsis velut hereditariumre. lingvam. Pro hoc maximo beneficio, qvod inverbo Evangelii gratiam Dei, remissionem peccato. rum, justitiam & vitam æternam toti humanoge. neri eis offero, mundus eos fummo amore debe ret amplecti, fed contrarium prorfus accidit. Ut enim me propter Evangelii prædicationemodio habuit, ita quoque ipsos eandem doctrinam pradicantes odio habet, æqvum igitur est, ut qviame. cum eandem in mundo fortunam experiuntur, eodem qvoq; patrocinio & præsidio fruantur.3. All discipulorum informationem, ut Magistri sui exemplo studeant mundo esse vita & moribus dissimiles, non autem ei conformari. Quod autem Christus se de mundo esse negat, illud qvidam ratione divinæ naturæ dictum elle arbitrantur , ut fit fenfis. Non fum vulgaris homo, fed in person a unitate verus Deus, qvi non sum de terra, sed de calo descendi, Joh. 3. v. 3 1. Qui de supernis venit, super omnes est. Qui est de terra, terrenus est & de terra loquitur. Qui de celo venit, super omnes est, ubi Joh. Baptista ostendit discrimen inter Christum & se ratione persona. Se dicit esse exterra, i. e. exhominibus tantum oriundum & nudum hominem: Christum verodicit esse de calo, h. e. non tantum hominis, sederiam Dei Filium. 1. Cor. 15,48. Primus homo de terra, terrenus; lecundus homo de calo calestis. Quidam putant Christum ad conditionem & qualitatem regnisuirespicere. Non sum de mundo, h. e. regnum meumnones de hoc mundo, Joh. 18. v. 39. Sed comparatio cum Apostolis ostendit, Christo de studiis, vita & moribus præcipue hic fermonem esse. Apostolinon sum de hoc mundo, sicut ego non sum de mundo, h. e. aliter doceo & vivo, quam mundus desiderat & probat, non sum terreno modo affectus, non gværomundanam gloriam & terrenas divitias in meo ministerio, sum penitus à mundo dissimilis vità & moribus, accuso mundi cocitatem & injustitiam, unde ipse quoque mundi odia & persecutiones experior. Joh. 7. v. 7. Mundus me odit, quia ego testimonium perhibeo de illo, quod opera ejus mala funt. Atqui de hac morum & studiorum dissimilitudine itidempotelt accipi dictum Johann. Baptistæ: Qui est de terra, terrenus est & de terra loqvitur, ubi elegans antanaelasis occurrit, iisdem enim verbis en the yns enat. fignificatur in subjecto substantiæorigo, inprædicato ingenii affectio. Joh. 8,23. Vos ex infernis effis,ego de supernis sum. Vos de mundo hoc estis, ego non sum de mundo. I. Joh. 4,5. ex mundo sunt, ideo de mundo loquan. tur & mundus cos audit. Notandum tamen, qvodsimilitudo, quam Christus inter se & Apostolos in eo constituit, quod non sint de mundo, conjunctam, habeat qvandam dissimilitudine. Apostoli enimea

earatione non sunt de mundo, ut aliquando fuerint de mundo, qvia eletti fuere de mundo, Johann. 15. V. 19. Sed Christus e a ratione est de mundo, ut nunqvam fuerit de mundo. Chrys, hom. 81. in Joh. Particula sicut nonest awaganants angibeias. Ilt enim cum de Patre & ipso dicitur to nos 9 65 summam indicat equalitatem propter natura cognationem : ita cium de nobis E ipfo dicitur , maximam per utrius g, natura differentiam indicat diversitatem. August. in h. l. Ipse de mundo nunquam fuit , quia etiam socundum formam servi de Spiritu santto ipse natus est, de quo illi renati. Nam si propterea illi jamnon de mundo, quia renati sunt de Spiritu sancto, propterea ille nunquam de mundo, quia natus est de Spiritu fantto. Albertus in h.l. Sicut non dicit omnimodam &qualitatem , quia Christus natus est segregatus , ita quod nunquam fuit de boc mundo; Apostoli autem per Sacramentun regenerationis sunt segregati, ita quod aliquando de boe mundo suerunt. Quod ergo Christus dicitur segregatus à peccatoribus, Hebr. 7. v. 26. non est accipiendum inclusive eo sensu , quasi Christus aliquando fuerit in numero peccatorum, sed exclusive quod nunquam fuerit in numero peccatorum. Colligitur autem ex his verbis 1. quæ sit sors Ecclesiæ do-ctorum in hoc mundo, videlic. quòd non sit eis expedandus favor mundanus, sed odia & exilia in hocmundo. Cum enimea doceant, quæ mundo &corruptæcarni displicent, ideò mundus adverfusiplos infurgit, & iniqvis odiis eos premit. Cyrillus lib. 11. cap. 23. Non possunt eis esse jucundi, cum terrena omnia contemnant & bujus mundi vitam abominentur, peccata eorum redarguentes, avaritiam undique pellentes, inanem gloriam despuentes & matrem malorum omnium cupiditatem babendi exterminandam effe docentes & demum ab errore atque impietate ad verum Deum revocantes. 2. Quamvis verò mundus potissimum. doctores & præcones Evangelii odio proseqvatur, tamen etiam confesiores Evangelii odit & premit. Mundus deberet odio prosequi falsos doctores & homines facinorosos, sed mutatis rerum vicibus eos odio habet, qvi verbum amantac propagant. Si verus Christi discipulus esse cupis, non poteris mundi odium effugere. 3. Quod si propter confessionem & prædicationem Evangelii mundi odium nobis obtingat, cogitemus, Christum eandem in\_ mundo fortem expertum fuisse, ac proinde per odium mundi nos iplius imagini conformari. Cogitemus insuper, ideo nobis hoc obtingere, qvod fermonem Patris cœlestis side amplexi suerimus, ac per fidem Christo adhærentes à mundo simus separati, proinde etiam patrocinio & præsidio Patris, propter quem & propter cujus verbum talia\_ patimur, tutos & incolumes nos futuros. Cogitemus deniq; Christum in hisce precibus omnes, qvi candem secum & cum Apostolis sortem propter verbum in hoc mundo experiuntur, in manus patris commendasse, quæ preces non suturæ sint irritæ. 4. Si mundus eos odio proseqvitur, qui sermonem Patris fide recipiunt, utique de doctrinæ & Ecclesiæ veritate non est judicium faciendum. exmundi consensu & applausu. Præclarè Seneca, quamvis in dissimili negotio. Nunquam tambene agitur cum rebus hamanis , ut meliora placeant pluribus. 5. Benignitati & Φιλανθρωσία Filii tribuendum., quòdse nobis, qui ipsi longè non solum impares, sed etiam dissimilis sumus, comparat, acnos de

Duplici huic petitionis suæ rationi subjungit Christus ejusdem expositionem. Nonrogo, ut tollas eos de mundo, sed ut serves eos è malo. Supra in propositiones petitionis generaliter dixerat : Pater sancte , serva eos in nomine tuo, hic specialius exponit, qvomodo eos servari velit. Non tamen propter Patrem hanc รัฐทุทุกตน petitionis ในส ในbjungit , qvasi ipse opus habeat instrui , quid Apostolis præstare vel denegare debeat, nec quali mentem Christi precantis non satis intelligat, sed propter astantes & audientes discipulos, pro quibus preces fundit, hocad-jicit, ut ipsis constet, quà ratione à Patre in hoc mundo servandi sint, Consulit igitur ipsorum infirmitati, ut vota ac desideria sua huic normæ attemperent, neq; qvidqvam contra voluntatem Dei petant vel desiderent. Duæ verò sunt hujus expositionis partes. Prior est aproprien sive negativa, in quaexponit, quid non petat. Posterior Serien sive affirmativa, in qua exponit, qvid propriè petat. Prior sichabet: Non rogo, ut tollas eos de mundo. Sensus est, non rogo, ut hoc ipso statim tempore è mundo illos tollas, vel per miraculosam & extraordinariam μετάθεσω, sicut qvondam transtulisti Henochum, Gen. 5. v. 22. & Eliam 2 Reg. 2. v. 11. qui orabat 1. Reg. 19. V. 4. Domine, tolle animam meam, vel per mortem naturalem; nonrogo, ut permittas Judæis illos una mecum per mortem violentam è medio tollere, qvo sensu Verbum algen usurpatur, Luc. 23. v. 18. Joh. 10. v. 18. cap. 19. v. 15. cap. 21. v. 36. cap. 22. v. 2. hoc enim nec mundo, nec ipsis nec Evangelio esfet conveniens. Non mundo, quia illi adhuc funt necessarii, ut loquitur glossa interlinearis, videlicet ut per Evangelii prædicationem mundus ad fidem & salutem perducatur. Nec ipsis, quia nondum tantos in fide profectus fecerunt, quantos facere debent. Nec Evangelio, quia illud majoris autoritatis & fidei causa prædicandum per illos, qui fuerunt testes αυτο σται και αυτήκτοι. Joh. 15. V. 27. Act. 1. V. 21. cap. 10. V. 41. 1. Joh. 1. V. 1. Beda in h. l. Jam imminet tempus, ut tollar ego de mundo, ideò necesse est, ut isti nunc non tollantur de mundo, ut te & me primum annuncient mundo. Constitui illos publicos Evangelii præcones & Catholicos mundi doctores, funt semen Ecclesiæ ex Judæis & gentibus colligendæ, ideò non convenit, ut ante expletum ministerii sui cursum è mundo tollantur. Ipsi funt lux mundi, Matth. 5. v. 14. ergo non convenit, ut per mortem auferantur, antequam luce Evangelicæ prædicationis mundum collustraverint, alias mundus in perpetuis tenebris maneret. Nec hocrogo, utà cruce & calamitatibus in mundo penitus sint liberi, nec experiantur communem cum illis sortem, qui in hoc mundo versantur, quia crux est schola pietatis, fidei & patientiæ, ac qvo magis augetur in hac vita tribulatio, eò major aliqvando sequetur remuneratio.

ritæ. 4. Simundus eos odio profeqvitur, qui fermonem Patris fide recipiunt, utique de doctrinæ & Ecclesæ veritate non est judicium faciendum exmundi consensu & applausu. Præclarè Seneca, quamvis in dissimili negotio. Nunquam tambene agitur cum rebus bamanis, ut meliom placeant pluribus. 5. Benignitati & Φιλων Θρωπίω Filii tribuendum, quòd senobis, qui ipsi longè non solum impares, led etiam dissimilis sumus, comparat, ac nos demundo non esse afferir, sicut ipse no est de mundo.

Cccccc 2

ple, Per

ur,

is-Se

ei

eft

nt

er

le

W.

Harm, Tom. III. vel Gerhard. Contin. pars tert.

tur de malo quocunq, quod fidem & falutem Aposto- | pheta persecutionum Jesabelis pertæsus petierata. lorum poterat subvertere, in qua generali significatione vox wornes accipitur, Matth. 6, 13. Luc. 11. v. 4. Ejusmodi malum est 1. peccatum, sive malum culpæ, qvod est verum malum, imò fons & origo omnismali. Si enimabsq; peccato esfet, diabolus tentandi ac nocendi potestatem non haberet. Si absq; hoc malo effet, qvod à sumo bono hominem avertit, mala pænæ locum non haberent, vel mala propriè loquendo non essent. In hac significatione vox wornes accipitur, Matth. 5.v.37. cap.9,4. c. 12. v. 35. Joh. 3. v. 19. &c. Orat ergo Christus, ne Apostoli in idololatriam, falsam doctrinam & peccata contra conscientiam incidant, ne à fide deficiant, ne magnitudine afflictionum impulsi per impatientiam vel inconstantiam adversus Deu peccent, ne vocationem suam deserant, ne scandala excitent, ne ob persecutiones proximum odisse incipiant, vel si ex infirmitate carnis peccaverint, refipiscant, &ad Deum convertantur. Orat, inqvam,ne peccatum infidelitatis vel impietatis ipsis dominetur, ne vel Satanæ infidiis supplantati, vel hæreticorum præstigiis fascinati, vel persecutorum rabie compulsi vel mundi exemplis permoti, vel propriæ carnis illecebris victi à fide & pietate deficiant. 2. Diabolus πάτις ωρνηρίας δοχείον. Orat ergo Christus, ne Apostoli inducantur in tentationem\_, Matth. 6, 13. nec incidant in laqueos diaboli, 2. Tim. 2. v.26. Quia enim Satanas expetiverateos, ut cribraret ipfos ficut triticum, Luc. 22. V. 3 I. ideò Christus tàm ardenter pro ipsis orat, ut divinitàs conserventurà diabolityrannide, ne per peccatum fiant ipfius captivi, aut si ex carnis infirmitate ab ipso supplanten-tur, tamen ex laqveis ejus citò eripiantur. Orat, in-qvam, ut custodiantur Apostoli à Satanæ insidiis & Tyrannide, ne lupus ille infernalis rapiat eos è manu pastoris. 3. Mundus, de quo Johannes dicit, quod totus su positus cu τῷ ωονηςῷ, 1. Joh.5.v.19. Orat ergo Christus, ut Apostoli custodiantur à mundi furore & mundi Principe, ne persecutionibus suis ipsis prævaleant, sed ut Apostoli divinitus conserventur, donec cursum vocationis suæ in his terris confummaverint. 4. Mala pana five quavis adversa, quæ itidem vocantur mornea, Matth. 5, 39. Eph. 5. v. 16. Apoc. 16,2. Orat ergo Christus, non ut Apostoli nullas in mundo adversitates experiantur, sed utex ad malum ipsis non vergant, utillis non succumbant, ut illis probentur, non perdantur, ut divino auxilio sublevati patienter eastolerent & fortiter tandem superent. Dionysius in h.l. Non orat, ut àmalis pane in hacvita serventur, cum boc saluti eorum non expedierit, sed ne per impatientiam, inconstantiam, vel timorem deficiant in adversis, 5. Æterna damnatio, quæ est malorum omnium ilias & consummatio. Orat ergo Christus, ut Apostoli divinitus serventur,ne in aternum pereant, sed virtute Dei per sidem eustodiantur ad falutem, 1. Pet. 1,5. Hanc vero expositionem ac quali correctionem petitionis suæ Christus subjungere voluit 1. ut ostenderet, qua ratione ac modo Apostolos à Patre cœlesti servari petat. Videri alicui potuisset, Apostolos non potuisse meliusin nomine Patris & in confessione hujus nominis serva-ri, qvam si Pater cœlestis ipsos omnibo hujus mundi malis citò defunctos ad se in cœlum protinus transfulisset, sed Christus his verbis declarat, se hoc nonpetere, sed ut è malo serventur. 2. Ut occurre-

niman suam tolli, hoc est, per mortem ex omnibus periculis & adversis sese liberari, 1. Reg. 19. v.4. ac licitum est etiam pro aliis preces fundere, ur morte placida translati, & ex vinculis corporisfolutiab omni peccandi periculo liberiin verafide. & pietate ex hoc mundo discedant. Potuissentergo Apostoli has preces pro se fusas sic interpretari, qvasi Christus petat, ipsos una cum Magistroper mortem statim abripi & in regnum gloriæ transferri, præsertim cum Christus mortis suæproximè imminentis aliquoties mentionem fecerit ac persecutionem mundi sibi cum Apostolis communem esse dixerit. Proinde ut cogitationibus illis Apostolorum occurreret,& falsam hanc opinionem animis eorum evelleret, ideo subjungere voluit: Nonrogo, ut tollas eos de mundo, fed ut serves eos emalo. 3. Ut demonstraret, qvodnam sit proprium suum officium. Christus nequaquam hoc vult, quodin adversis corporalibus non sit petenda liberatio (modo divinæ voluntati liberationis modus invera humilitate & patientia committatur) sed docet, qvodnam sit proprium suum officium, & qvæsint regni iplius propria beneficia, videlicet non corporalia, terrena & transitoria, sed spiritualia, cœlestia & æterna, quodq; non tam de externa liberatione à malis pœnæ, qvam de custodia à malis culpæsoliciti esse debeamus. 4. Ut doceret, Deum variis modis nos posses servare. Ratio humananon novit alium servandi modum qvam externum, quo crux à nobis tollitur, sed Christus his verbis docet, Deum etiam tunc nos servare, quando sub cruce nos relinqvit, interim vires crucem ferendi fuppeditat, ac prohibet, ne per crucem ullumani-mæac faluti nostræ nocumentum obtingat. 5. lle fignificaret, se non tantum hoc petere, ut in Apostolis & Ecclesia Apostolorum ministerio ac verbo collecta conservetur lux veræ doctrinæ, sedetiam ut Apostoli & Ecclesia divinitus proteganturac defendantur, quia fi lux veræ doctrinæ conservaridebet, utique etiam eos, qui veram doctrinam confitentur & propagant, oportet conservari. Idipsem ostendit series textus: Quos dedisti mibi, custodivi, inqvit Christus versic. 12. mundus eos odio habet,inqvit vers. 14. Ergo serves illos è malo, id est, tuearisac protegasiplos, ne à mundo opprimantur, antegvam vocationis suæ terminum attigerint. 6,llt petitionis suz æqvitatem ostenderet. Nonrogo,ut extraordinario quodam modo cum illis agas, fedut falutem ipforum tuo patrocinio ac custodia procures, ad qvod propter benignitatem & Φιλανθροπίαν te novi propenfiffimum. Bonus es, imò folus bonus, imò fummum bonum, ergo æqvum est, utà malo illos serves. Hæ sunt præcipuæ causæ, propter qvas petitioni suæ hanc ežnynou subjicere volut, nequaqvam verò e a vel Patrem quid facere debeat instruere, vel ab opere servandi seipsum excludere voluit. Qyamvis enim in forma servi &in statuexinanitionis adhuc existens in his precibus coramPatre se humiliare, & ad gloria Patris sua omnia referre voluerit, tamen juxta Deitatem cum Patre & Spiritu fancto omnia opera in regno gratia & potentiæ perfecit, & ad dextram Patris exaltams etiam juxta affumtam humanitatem Aposto-& Ecclesiam suam adversus omnes hostium furores potentissime defendit, maret tacitis Apostolorum cogitationibus. Elias Pro- jestatem sibi ut homini communicatam plenariousuexerens & exercens. Colligitur autem ex | mundo sese separarunt. 3. Ob seriam exhortationem, ut hoc loco, 1. Deum fingulari confilio vitam quibusdam prorogare, & contra hostium furores defendere, ut ipforum ministerio ad Evangelii propagationem utatur, ac iplius potentia magis lit conspicua dum inter medios diabolorum & impiorum hominum furores Ecclefiam, & in Ecclefia fuum verbum & verbi præcones servat. Cyrill. lib. 11. cap.23. Non a rebus humanis, nec ab hac vita antequam. cursum ministerii sui absolverint, antequam virtute pietatis effulferint, tolli Deus fanctos vult, sed postquam virtutibus rutilarint, & multos exemplo & doctrina sua reduxerint, tune ad supernamvocat civitatem & in Angetorum collocat choris. 2. Æqvo igitur animo à nobis ferendum esse, si ob Ecclesia falutem diutius in mundo detineamur, ut verbo & exemplo alios ad pietatem hortemur. Phil. 1, 24. Permanere in carne magis mihi neceffarium propter vos. Nimirum preces Christinon. tantum funt meritoria & impetratoria, sed etiam paradigmatice, ut ad Christi exemplum preces nostras conformantes non petamus, ut nos Deus ex mundotollat, antequam vocationis nostra cursum absolverimus, sed ut servemur à malo, ne à diabolo, carne & mundo evertamur ac falute excidamus. Chryfolt. in cap. 1. Gal. Chriftus non ob id venit, ut nos excuteret, eximeret g, ex hac vita, fed ut nos in mundo reli-Hos dignos efficeret, qui in calis ver sentur. 3. Si secundum regulam à Christo præscriptam, ut servemur, petere cupimus, non esse petendam omnimodam à cruce & calamitatibus immunitatem, sed in crucesustentationem, ne malis victi succumbamus. 4. Sustentationem illam in cruce non esse opus humanarum virium, sed divinæ gratiæ donum. Stapulens. in h. l. Christus rog at , uc Apostoli serventur à malo, Ereo non est in sidelium Christi potestate, ut à male se prafervent, sed in aterni Patris potestate & Christi Jesucirca nos indicibili benignitate, ut nonest in ovis potestate non ernure, non rapi à lupo, sed à pastoris potestate & custodia. Ergo mens nostra semper ad eum sit intenta, qui prece Filii sui nos servat à malo, & in ea prece sit tota siducia nostra. 5. Virtute harum precum Ecclesiam adversus inferorum portas conservari, ipsisq; frustra renitentibus Evangelium in mundo prædicari. 6. Proinde in odio & persecutionibus mundi hanc nobis suppetere consolationem, qvod Christus pro Apostolis & omnibus piis oraverit, uta mundo & mundi Principe serventur.

0-

10

er

ci-

ac

· A

n

0.

00

m

e-

m

ut

u-

re

2-

17-

&

12-

Petitioni suæ hoc modo expositæ & declaratæ subjungit Christus rationem ab Apostolorum condicione exv. 14. repetitam, sed aliter applicatam. De mun-do non sunt, sicut ego non sum de mundo. Quidam existimant hunc versiculum 16. continere nudam ac simplicem repetitionem illius, qvod priùs dixerat Christus, Apostolos non esse de mundo, Christum verò hoc denuò repetere & Apostolis inculcare. voluisse 1. Ad gratia divina commendationem, quasi di-cat: Magna quidem sed indebita est gratia, quod de mundo non estis, quod de mundo electiestis ac separati, ne cum mundo vobis pereundum eset, ut ergohancDei gratiam eò magis agnoscatis & celebretis,ideò repeto meam assertionem, qvodnon sitis de mundo, sicut ego non sum de mundo. 2. Propter objecti determinationem, ut evidentiùs appareat, pro quibus has preces Christus sude-rit, & quibus illæ suturæsint salutares, videlicet illis, qui non sunt de mundo, qui animo & volun-tate à mundo sunt aversi, qui vità & moribus à cans, totum genus humanum propter peccatum.

Harm. Tom. III. vel Gerhard. Contin. pars tert.

Apostoli probè expendentes se non esse de mundo,à studiis mundi sibi temperent, eiq; se conformare reformident, Rom. 12,2. scientes amicitiam mundi esse inimicitiamDei, Jac. 4,4. contra verò cultum purum E immacul.itum esse apud Deum, seipsum incontaminatum àmundo custodire, Jac. 1,27. ac proinde dicentes cum Apostolo: Mihi mundus crucifixus est, & ego mundo, Gal. 6. v. 14. 4. Adexaggerandam pradictionem, ut denuò moneat, eos in mundo presjuram babituros, Joh. 16,33. & mundum odio ipsos prosecuturum, Joh. 17,18. c. 17,14. cum ipse, cujus ministri sint, cujus vices gerant, cujus verbum prædicent, non aliam in mundo expertus fuerit sortem. 5.06 firmiorem Apostolorum consolationem, ut in mundi odiis & persecutionibus solatio hoc sese firmiter erigant, qvod præter meritum à mundo odio habeantur, sicut & Christus præter meritum à mundo & in mundo iniquis modis fuit tractatus. Euthymius in h. l. Confirmare voluit discipulorum animos contra odium mundi ne turbarentur, si odio haberentur, scientes omnino contrariamesse virtuti malitiam. Hæc omnia recte gvidem dieuntur, qvia plurimum facitad patientem adversitatem in mundo sustinendarum tolerationem & ad serium pietatis studium perpetud illud expendere, quòd non simus de mundo, sed ad regnum gratiæ & gloriæ ex mundo selecti, qvodq; nobis utpote genuinis Christi discipulis conveniat, vestigiis Magiltriac Domini nostri insistere, ac sicut ipse nonfuit de mundo, ita quoq; nos à mundo immacula-tos custodire. Stapul. in h. l. Sicut, dicit imitationem., Qui vult ergo non esse de mundo, imitetur Christum, qui est verum exemplar & archetypus & vera causa, ut, quicung non sunt de mundo, de mundo non sint. Interim tamen si nudè ac simpliciter Christus suamassertionem repetere voluisset, sine ulla ad petitionem applicatione, tunc versiculum hunc 16. cum 14. immediatè conjunxisset, hoc modo: Ego dedi eis sermonem tuum, & mundus eos odio habuit, quia de mundo non funt, sicut ego de mundo non sum. De mundo, inquam, non sunt, sicut ego non sum de mundo. Jam verò interserit versiculum 15. petitionis expositionem continentem: Nonrogo, ut tollas eos de mundo, sed ut serves eos è malo. August. tract. 108. in Joh. & alii referunt hac verba ad v. 17. sequentem: De mundo non sunt, sicut ego de mundo non sum, ideò sanctifica eos in veritate, ut sic exe-Lis particulæ illativæ 80, qvalis alibi passim & in. hociplo cap. v. 11. occurrit. Connexionis rationes dari possunt ejusmodi: 1. Cum hi Apostoli mei de mundo non lint, sicut ego non sum de mundo, cumqve sint mei imitatores & me velut exemplar sequantur, ideò peto eos sanctificari, ut sint sancti, ficut & ego fanctus lum, Lev. 1 1,44. c.20,7. 2. Cum ministerium meorum Apostolorum non sit futurum imperium mundanum vel dominatio politica, fed munus Ecclefiasticum in prædicatione Evangelii occupatum, sicut etiam ego non admini-stravi regna hujus mundi, nec affectavi politicum in hoc mundo dominatum, sed prædicavi Evangelium : ideo peto, cos sanctificari in verimte, sicut & ego fanctus fum, Dan. 9. v. 24. Luc. 1,36. Sicut ego tibi sanctus sum, quia de mundo non sum, ita & eos ad Evangelium prædicandum fanctifica, tibiq; consecra, cum etiam ipsi non sint de mundo. 3. Quia dixerat nec le nec Apostolos esse de mundo, statim subjicit : Sanctifica eos in verirate , signifi-

Cccccc 3

esse inundum, homines natura esse non sanctos, in versione Germanica, alii verò Codd. illud omit. fed ira filios, Eph.2,3. ac offerens Patri æternam Ecclesiam ex injundo genere humano colligendam, in peculium legregandam & per verbum lanctificandam. Hanc verborum Christi connexionem non repudiamus, interim concinnius & textus seriei conformius judicamus, si hæc verba: Non sunt de mundo, sicut ego non sum de mundo, cum v. 15. præced. tanqvam ejus ratio conjungantur: Rogo, ut ferves eos è malo, quia non sunt de mundo, sicut ego non sum demundo. Christus jam ante in v. 14. dixerat, Apostolos non esse de mundo, sicut etiam ipse non sit de mundo; hoc ipsum repetit in præsente v. 16. fed non eodern fine. In v. 14 hoc adduxerat tanqvam causam propter quam mundus Apostolos odio prosequatur; hic verò conditionem illam Apostolorum in mundo relictorum adducit tanquam causam, propter quam eos petat è malo servari, ut significet 1. Apostolos Patris cœlestis custodia & præsidio maximopere indigere, cumiplos è mundo electos, cœli cives & domesticos Dei factos mundus pro alienis & peregrinis habeat. Chrys. hom. 81. in Joh. Quid significat, non sunt des mundo? ad aliud spettant, nihil cum terra communicant, sed cœli facti sunt cives. 2. Se propterea petere, ut Apostoli èmalo serventur, cum reqvirat hoc offi-cium, ad qvod vocati & è mundo electi sunt, videlicet ut Evangelium toti mundo annuncient. 3. Æqvumesse Apostolos à malo peccati & damnationis æternæ servari, cum non sint de mundo, qvi totus in malignopositus est, 1. Joh. 5, 19. & judicio damnationis obnoxius, Joh. 3, 19. 1. Cor. 11. v. 32. sed ex mundo pereunte ad vitam electi & separati. Quâ de re autem his verbis admoneamur, superius inexplicatione v. 14. fuit expositum.

Atque hæc dicta sint de priore Christi petitione, qua precatur Apostolos servari in nomine Patris. Succedit posterior petitio, quâ precatur Apostolos sanctificari in veritate. Sanctifica eos in veritate, sermo tuus veritas est. Connexio est pulcherrima. Christus prius petierat Apostolos servari è malo, jam petit eos in veritate sanctificari. 1. Quia non sufficit aliqvem à malo servari, nissetiam sanctificetur & virtutibus ornetur, ergo in perfectiffimis hisce precibus Christus Apostolos suos non solum à malo fervari, sed etiam in bono confirmari precatur, Pl. 34. V. 15. 2. Quia non potest quis à malo servari, nissin veritate san Clificetur. Aug. tract. 108. in Joh. Sanctifica eos in\_ veritate, sic enimservantur ex malo, quod superius onve-rat, ut sieret. Caritas, sides, spes & reliquæ virtutes hominem fanctificantes funt veluti spiritualia arma, qvibus homo protegitur, ne à mundo & mundi Principe vincatur. 3. Albertus ejusmodi tradii connexionem: Oraverat preservationem à malo in affectu, jam orat præservationem à malo in intellectu. Con firma eos in veritate doctrine, vita, fidei & judicii, tunc error in eis locum non habebit. 4. Dixerat antea, se nomen Patris Apostolis manifestasse, v. 6. Se verba à Patre accepta ipsis dedisse. v. 8. se Patris sermone ipsis tradidisse. v.14. jam precatur hanc doctrinæ Evangelicæ notitiam non esse in ipsis otiosam & infrugifera, sed excitari in eis novos à Spiritu sancto motus ac doctrinam ipsis concredită in cordibus illorum obsignari. Cæterum in Regio & aliis qvibusdam Codd. additur pronomen relativum os. Sanstifica eos in veritate tua, qvomodo etiam legit Interpres Syrus & Lutherus | fidelibus puritas , i. e. ne terrenis rebus maculentur, non-

tunt, uti etiam latinus Interpres illud omittit, sine ulla sensus jactura. Sanctificandi verbum variismodis in Scripturis accipitur, unde etiam diverfæoriuntur hujus loci expositiones. 1. Santificare est prophanis & privatis ulibus aliquid eximere ac Deo & divino ului consecrare. Gen. 2.v.3. santificavit Deu diem septimum, h.e. divino cultui cundem dedica-vit. Exod. 13. v. 2. Santifica mihi omne primogenium, h. e. à prophano usu segrega & cultui divino mancipa. Sic vittima dicuntur santtificari, quando adufum divinum & fanctum consecrantur. Juxtahane fignificationem petit Christus Apostolos (antificari in veritate, h. e. ad ministerium Evangelii segregari & consecrari, ut co ang gia juxta usitatum Hebrajfinum sitidem, quod eig alingenav. Quemadmodum enim Sacerdotes V. T. dicuntur sanctificari, quando certis ceremoniis divino ministerio consecrantur, Ex. 29,1. Lev. 9,1 Num. 3,12. ita Christus petit Apostolos, utpotespirituales Sacerdotes N. T. totosDeo consecrari acdicari, ut sacrificent Evangelium Dei, ut fiatoblatio gentium accepta, fanclificatain spiritu fancto, Rom. 15, 16. hoc est, ut ministerio Evangelii inferviant, & in toto terrarum orbe univerfis gentibus illud prædicent, Matth. 28,19. Marc. 15 15. ut Judæi & gentes ipsorum ministerio converfæ in spirituale sacrificium sese mihi offerant, Rom, 12,1. Ac veluti Spiricus fanct Prophetis & doctoribus ministerio publico sungentibus dicir, Act. 13,2. Segregate mihi Barnabam & Saulum in opus , ad quod asfumficos: ita Christus petit Apostolos sanctificari he, segregari in opus ministerii, ad qvod eos assumserat. Chryf. hom. 81. in Joh. Sanctifica eos. Hoc promde est, ac si diceret: Segregaeos & verbo & pradicatione. Potest hæc expositio probari tum ex addito meordiosσμο sanctifica eos in verimee, tum ex subjectaratione in V. 18. Sicut me misisti in mundum: ita & ego misicos in mundum. 2. Quia ea, quæ ului & cultui divino consecrantur, oportet esse pura & munda, ideò sanctificare est idem qvodà peccatorum sordibus emundare & expurgare, & hac ratione ad munus fanctum aliqvem idoneum reddere. Ex. 31, 13. Lev. 20, 8. c. 21, 8. Ego Dominus, qui sanctifico vos. Juxta hanc fignificationem petit Christus Apostolos san-Clificari, h. e. ab omni inquinamento carnis & Spiritus divinitus emundari , & fanctificationem in ipsis perfici. 2. Cor. 7,1. pedes ipsorum mystice sic dictosablui Joh. 13, 10. ipsos tanqvam palmites purgari, Johan. 5. v. 2. ut ad fanctum Evangelium prædicandum sint idonei. Santtifica eos, h. e. emunda corda ipsorum per Spiritum sanctificantem, ut videantveritatem, quia mundi corde Deum vident, Matth. 5, 8. Nec obstat, quod discipuli jam ante erant sanctificati, quia sanctificatio in hac vita qvotidie debet crescere, ideò sanctificari eos petit, h. e. sanctos magis magisque effici. Aug. tract. 108. in Johann. Quari potest, quomodo de mundo jam non erant, si sanctification veritate nondum crant ? aut sijam erant , cur poscat , ut sint? an quia & sanctificati in eadem proficiunt sanctitate, fiunt que sanctiores? Neque hoc sine adjucorio gratie Dei, sed illo corum santtificante profectum, qui santtificavit inceptum. Cyrylluslib. 11. in Joh. c. 24. Naturalisin. Christo ac supra bumanam rationem puritas est. Nam cum Deus verus sie , peccato subjacere non potest, imo vero sons est virtutis atý, sanctificationis. In discipulis verò caterisq;

aliter ineffe porest , quam per divinam gratiam , que peccacorum maculas abstergens sanctificat e vita splendorem afferat Sc. Cum igitur alienam à mundo vitam discipulis atte-Batus sit, ess substantialis sua puritatis conformationem per imitationem servari à Patre rogat. Simon de Cassia lib. 12. cap. 18. Santificatio est mundatio à malorum contagiis &c. Graca locutio ay @ dicit, quod nos fanctum di-cimus, ideft, fine terra ab a quod est fine & yaterra, ut sandus fine terra sit , videlicet non sine terra , super quam graditur & fine illa, quam in corpore suo portae, sed fine amore terrenorum, quorum affectio sanctitatem ficri semper imperivit, & averis bonis exclusit. 3. Huic fignificationi cognata estea, qua santificare idem est, quod sanditatem creatura alicui rationali conferre, & fandificari est gratiam sanctitatis recipere, quò pertinent dicta proximè citata, ut & Ephel. 5. verl. 26. 1. Thefl. 5. v. 23. Hebr. 2. verl. 11. &c. Orat ergo Christus, Apostolos donato Spiritusancto magis magisque renovari & sanctificari, atq; hac ratione ad Evangelii prædicationem præparari, ut separari à malis mundi moribus sint vasa Dei sancta & munda promovendæDei gloriæ accommodata. Qvemadmodum enim Sacerdotes V. T. fanctuarium ingreffurinon tantum manus & pedes in latere prius abluebant, sed etiam splendidis vestibus indueban-tur: ita Christus hoc loco petit, ut Apostoli Evangelium inter gentes sacrificaturi, quibus in ultima cœna pedes abluerat, sanctitate & virtutibus à Deo ornentur. Maldonatus in h.l. mentionem facit cujusdam Pontificii Scriptoris, qui verba Christi sic exposuerit: Santifica eos inveritate, idest, veranon imputata justicia. At vitiosa est oppositio inter justitiam veram & imputatam. JuxtaScripturæ ductum ficprogrediendum: Sanctificatio perficitur vel sanditatis imputatione vel inherentis landitatis collatione, Utrag; tamen est vera sanctificatio, nec potest una abaltera separari, qvamvis & possint & debeant distingui. Sanctificatio per imputationem est ipsa justificatio & regeneratio. Sanctificatio per inhærentis fanctitatis collationem est renovatio. 4. Quia illa, quæDeo & divino cultui consecrata non possunt nec debent amplius in usus prophanos converti, ided sanctificare est idem quod sancire, stabilire &confirmare, ac santificatio est confirmatio intellectus velvoluntatis in bono, intellectus quidem per dodrinæinfallibilitatem, voluntatis verò per gratiæ stabilitatem. Juxta hanc significationem orat Christus Apostolos sanctificari, hoc est, per Spiritum sandumin doctrinæ cælestis veritate confirmari, per Spiritum sanctum ita regi, ut veritati in Evangelio patefactæ constanter adhæreant, ne in errores vel peccata contra conscientiam prolabantur. Orat, inqvam, Spiritum sanctum super ipsos effundi, per qvem & intellectus & voluntas ipsorum ita confir-metur, ut in doctrina sint infallibiles, & in bono prorfus immobiles. Simon de Cassia lib. 12. c. 18. Est & sanctificatio confirmatio seu confortatio anima & corporis ad actiones arduorum operum, ad tolerantiam adversorum, unde sanctus dicetur quasi sancitus in virtute. Quemadmodum enim columnæin ædificio totam structuram sustentant, ossa solida in corpore humano carnem suffulciunt, ac duces sive viri fortes belli pondus sustinent: ita Apostoli debebant esse in mystico Ecclesia adificio columna, Galat. 2. v. 9. in mystico Christi corpore offa solida, in spirituali exercitu Duces & Reges, Pfal. 68. verl. 13. & 28. ided Harm. Tom III. vel Gerhard. Contin. pars tert.

Christus petit eos sanctificari, hoc est, confirmari & stabiliri in doctrinæ Evangelicæ veritate, ut eam. non solum perfecte accipiant, sed etiam constanter retineant & fideliter aliis communicent. Cum enim futuri essent publici præcones Evangelii & totius orbis Magistri, ideo Christus petit ipsos à Spiritus fancto veritate & virtute instrui: ut ad tantum munus idonei reddantur. Hanc expositionem adducit Chrys. hom. 81. in Joh. Sanctifica eos in veritate tua, idest, fac sanctos per Spiritus exhibitionem & do-Etrinam rectam, instrue eos, doce eos veritatem. Obsigna & confirma in ipsorum cordibus veritatem cœlestem, quam ex me audierunt, ne unqvam ab ea. excidant, indue illos virtute ex alto, Luc. 24. v. 49. ut odia & persecutiones mundi fortiter sustineant ac superent. 5. Denique quia inter ea , que Deo consecrantur & offeruntur, eminent sacrificia, ideò santificare est idem quod in sacrificium offerre, Levit. 5. v. 15. cap. 22. v. 7. &c. Juxta hanc significationem orat Christus Apostolos sandificari, hocest, fieri sacrificium sanctum in testimonio veritatis, eique tam constanter adhærere, ut non dubitent sanguinem sium pro ea profundere & in sacrificium quasi Deo offerre, Phil. 2. v. 17. 2. Tim. 4. v. 6. Hujus expositionis meminit Theophylaclus in h. l. fic scribens : Santlifica eos in veritate tua, h.e. separa eos in verbum & pradicationem, & faceos sacrificium, quodveritati tuaministret, buic suam vicam consecrent. Eandemq; probatex verbis sequentibus. Subdit enim Christus: Sieut me missisti in mundum & ego pro eis meipsum sanctifico , h. e. offero sacrificium: iraut illes santtifica, b. e separa in sacrificium, in pradicationem, & conftitue eos veritatis testes, sicut & me missiti veritatis testem & hostiam. Fac tibi sacrificiam odoris suavissimi in pradicanda Evangelii veritate. Rom. 15. v. 16. Hæ expositiones omnes optima ratione conjungi possunt, cum ipsæsignisicationes hujus verbi ita comparatæ sint, ut una semper profluat exaltera. Non autem simpliciter petit Christus Apostolos sanctificari, sed addit, sanctifica eos in veritate, & ut quidam Codd. habent, in veritate tua. Hic woordingio pos diversimode exponitur. 1. Quidam έν άληθεία volunt esse idem qvod άληθως. Sanctifica eos in vericate, h. e. verè. Sic 2. Ioh. v. 1. & 3. Ioh. v. 1. quos diligo in veritate, h. e. verè & sincerè. Sed quia additur: Sermo tuus est η αλήθεια veritas illa, in qua eos sanctificari peto, ideò nomen rectius hic retinetur. Vera est ista expositio, sed non. plena. 2. Augustin. per veritatem intelligit ipsums Christum, qui se vocat veritatem, Joh. 14. v. 6. Heredes N. Test. (inqvit) cum sanctificantar in veritate, utique sanctificantur in Christo, qui veraciter dixit : Ego sum via , veritas & vita. Item quando ait, veritas liberabit vos, paulo post exponens quid dixerit. Sivos, inquit, Filius liberaverit, tune vere liberi eritis, ut oftenderet, hoc se prius dixisse veritatem, quod postmodum Filiam. Quid ergo aliud & hoc loco dicit : Santtifica cos in veritate, nisi sanctifica eos in me? Stapul. in hunc locum: Qui sanctificantur in veritate revelata Evangelii, sanctificantur in veritate effentiali , que est Filius Dei. 3. Quidam per veritatem intelliguntSpiritum fanctu,qui est Spiritus veritatis, Joh. 14. vers. 17. ac cum veritate nexu arctiffimo conjungitur, Ioh. 4, 23. Cyrill.lib.u. inIoh.c.29. Veritatem non aliam intelligit qua Spiritus sancti, per quem ad similitudinem sud inessabili

CCCCCC 4 virtuvirtute animas nostras reformat. 4. Sed Christus ipse | satis perspicuè exposuit, quid per veritatem intellectum ve'it, quando ad lit: Sermotuus veritas eft. August. qu lem per λόγοι denuò hic intelligit Verbu hypostaticum, videlic. Filium Dei Joh. 1.v. 1.&14. sed rectius accipitur de λόγω προΦορικώ videlicet de verbo Evangelii, qvod Apostolis hactenus prædicaverat, & aliis prædicandum commiserat, ut apparettum exferietextus, tum ex collatione alio-rum Scripturæ locorum. Nam in v. 6. Christus dixerat: Manifestavi nomen tuum hominibus, quos dedisti mihi de mundo, & τον λόγον σε servaverunt V. 14. dedi eis τον λογον σε, jam ergo subjungit, ο λόγ Φο σος, fermo ille tuus, que eis tradidifti, est veritas. v. 20. additur, rogo proeu, qui credituri sunt 2 a τε λόγε αυτών per sermonem eora in me. Joh. 15,3. dicitChristus: Mundi estis propter sermone, quem locutus sum vobis. Ut ibi emendationem, ita hoc loco fanctificationem tribuit verbo Evangelii à se prædicato. Joh. 8,37. dicit : Se ideo in mundum venisse, ut testimonium daret veritati, id est, ut prædicaret Evangelium. 2. Cor. 6,7. Eph. 1, 13. Coloss. 1,5. 2. Tim. 2,15. Jac. 1, 18. Evangelium vocatur λόγ @ άληθείας. Gal 2. V. 5. άλήθεια τε ευαγyears. c.3,1.2. Theff.2,10. &c. simpliciter an y 9 and quæ omnia oftendunt per veritatem hic intelligi verbuin Evangelii à Christo prædicatum & Apostolis commendatum. Quando ergo Christus petit Apostolos santtificari in veritate, tunc 1. docet verbum Evangelii esse medium sanctificationis, ut sic cu angleia sit idem quod 2ja angleias I. Tim. 4,4. Omnis creatura Dei bona est. V. 5. Sanctisicatur enim per perbum Dei & ontionem. 2. Opponit hoc legalibus umbris & ceremoniis. Non sum missurus Apostolos in mundum, ut Levitica facra peragant, sed ut Evangelium verbum illud veritatis prædicent. Ergo non peto, ut ad ministerium eos consecres Leviticis Ceremoniis quibus Sacerdotes V.T. olim consecrandi erant, sed ut eos per Spiritum sanctum verâ & copiosa verbi tui cognitione instruas, ac facias ipsos idoneos N. T. ministros 2. Cor. 3,6. ut docendi ministerio salutariter fungi possint. Hucreferri potest dictum, Joh. 1, 17. Lex per Mosen dara est, gratia & veritas per Christum nobis contigit. 3. Petit eos non. in externa tantum apparentia, sed in veritate & reipsa coram Deo esse sanctos ac sanctissicari in veripsa coram Deo esse sanctissi coram tate doctrinæ, justitiæ ac vitæ. 4. Petit eos in profesfione veritatis Evangelica confirmari, & ad ejus pradicationem separari, ut sic en ang sa dit idem, qvod eig αλήθειαν, ac per veritatem intelligatur vera eorum, quæ de Dei essentia & voluntate hominibus ad salutem scitu necessaria sunt, cognitio ex verbo unicè petenda. Propriè tamen ac principaliter Christus eò respicit, quod verbum sit sanctificationis illius, qvam Apostolis precatur, salutare medium, unde statim addit : Sermo tuus veritas eft, hoc est, sermo Evangelii, quem ex sinu tuo prolatum Apostolis commendavi, est veritas illa, ad quamin. mundo prædicandam & propagandam eos sanctisicari peto. Videri posset hoc qvodammodo desumtum ex Pl. 119,142. Lex tua seu doctrina tua veritas est. Dicitur autem verbum Evangelii veritas 1. respectu causa efficientis, que est verbum Dei, qui est ipsa veritas, 2. Sam 7. V.28. Nunc Dominus Deus, tues Deus, & verbatua erune veritas, hoc est, quia tu es ipsa veritas, ideò etiam verbum tuum est imotæveritatis. 2.Rationemateria, quia continet vera, æterna, & nunqva interiturabona, cum contrabona hujus mundi fint 7. Vera & falutaris cognitio effentia & voluntatis

fugacia & fallacia, Luc. 16, 11. 3. Ratione qualitatio, quia est certæ, firmæ, indubitatæ & imotæ veritatis verbum, carens omni mendacio, liberum ab om ni errore,imune ab omni fallitate,cum contradoctrinæ hominum plurimum fallitatis admixtum habeant. Ef 40,6. Verbum Domini manet in aternum. Luc. 21. V. 33. Calum & terra transibunt, verba autem meanon, transibunt, 1. Pet. 1,25. Hoc est verbum, quod invosevangelizatum. 4. Ratione esfectus, quia per illud veram lucem & sapientiam Deum recte agnoscentem, veram justitiam & vitam æternam Spiritus sanchus credentibus impertit, per illud omnem fallitatem arguit ac depellit. 5. Ratione oppositionis. Lex Mosaica fuit multiplicibus Ceremoniarum umbrisac siguris involuta, sed sermo Evangelii est pura veritas. Quia Evangelium non est res typica & umbratilis ficut V.T. fed est ministerium Spiritus, 2. Cor. 318 ideò etiam ejus ministros non externis & typicis Ceremoniis, sed verbo veritatis & Spiritu sanctoo. portet sanctificari. Joh. 4,23. Aug. tract 108. in Joh. Sanctificantur in veritate beredes Testamenti Novi, cujusveritatis umbra fuerunt fanctificationes Veteris Testameni, Colligitur autem ex hoc loco, 1. Quod fanctificatio tribuatur Deo tanqvam causa principali, Exod. 31. v.13. Lev.20,8. &c. verbo tangvam falutari medio & causa instrumentale. Joh. 15,3. Eph. 5,26. 1. Petr. 1. v. 22. &c. 2. Quia verò verbum non prodest absque fide Hebr. 4, 2. & qvia cum verbo conjuncta effefficax operatio Spiritus fancti creaturam rationalem fanctificantis: ideò causa vera fanctificationis est Spiritus sanctus & verbum side apprenensum, Fides promissionem in verbo Evangelii oblatam apprehendens accipit Spiritum fanctum, Gal. 3,2, qui sanctificat mentes verbo veritatis. In V.T. fanchificabatur populus Israëliticus peraspersionem sanguinis typici, Exod. 24,8. per aqvam expiationis Num. 19. verf. 12. & alias hujusmodi Ceremonias. Sed ea non fuit vera & interna fan-chificatio, sed tantum Ceremonialis, externa actypica, Hebr. 9. v. 13 c. 10. v. 4. vera autem fanctificatio fit per afpersionem sanguinis Christi, c.9, 14. 1. Petr. 1, 2. quæ peragitur verbo Evangelii falutariillo aspersorio, Pl. 5 r. 9. Quando credis Christumin ara crucis pro te esse mortuum, & sanguinem suum pro peccatis tuis effudiffe, tunc anima tua fanguine Christi aspergitur, & hac fide sanctificatur. 3. Cum hac fanctificatione per imputationem & fidem, individuo nexu conjuncta est sanctificatio per renovationem & inhærentis sanctitatis collationems Quando enim Spiritus fanctus corda illuminat& regenerat fide, statim etiam ea renovatad serium studium sanctitatis. 4. Hæc sanctificatio per renovationem in hac vita non est perfecta, sed oportet eam quotidie crescere. Christus paulò ante dixerat. Apostolos non esse de mundo, & tamen petit, ut Pater eos santtificet, eo ipso innuens, neminem in hac vita adeò sanctum & mundum esse, ut non indigeat amplius mundari & fanctificari. 2. Cor.4, 16. Apoc 22,11. &c. 5. Proinde etiam ad fanctificationemillam quotidianam requiruntur preces, 1. Tim. 4,5 ficut Apostoli sanctificati fuerunt per verbumfide receptum, per Spiritum fanctum & per hasce Christi preces. 6. Veritas, hoc est, verbi divini salutaris cognitio, est vera ad ministerium Evangelii consecratio & vera animæ fanctificatio. Chryl. inh. l. ra ός θα δόγματα το θε θε λεγόμενα όγια ζει τω ψυχω.

divinæ petenda est non ex doctrinis & traditionibushumanis, sed ex verbo Evangelii, quod est unica & immota illa veritas, ex qua salus dependet. 6. Quærebat Pilatus ex veritatis doctore, quid sit veritar, Joh. 18,38. hic veriffima & certiffima veritatisdefinitio traditur. Sermo Patris cælestis est veritas homines sanctificans & salvans Doctrinæ gentilium, Judæorum, Turcarum, hæreticorum non. funt veritas, non afferunt veram & salutarem Dei cognitionem, veram consolationem, veros motus cordis à Spiritu fancto accensos &c. sed hoc unicè competit verbo Evangelii. Omnes de Deo opiniones, omnes cultus, omnia dogmata extra & præter verbum excogitata sunt falsitas, à Deo abducens, Deum ignominia afficiens, hominum mentes prophanans, homines damnans. Contra vero verbum Evangelii est veritas ad Deum ducens, Deum glorificans, mentes hominum illuminans & fanctificans, homines falvans. Albertus in h. l. Verbum Dei est principium omnis veritatis, cui quicquid commensuratur, verum est, pro certo & falsitatis atg, erro-ris argui non potest. 9. Quia cœlestis illius veritatis columna & firmamentum est Ecclesia, 1. Tim. 3, 15. ideo qui veritatem cognoscere & per eam sanctificari cupit, illum oportet esse membrum Ecclesiæ. Extra corpus Christi mysticum non est Spiritus sanctificans Christi. Lactant. I. 4. Inst. c. ult, Ecclesia est fons veritatis, domicilium sidei, & templum Dei, quod si quis non intraverit vel à quo si quis exiverit, is à spe vitæ & salutis alienus est.

1 5 1

Posteriori huic petitioni, qua Apostolos in veritate verbi sanctificari precatur, subjungit Christus duplicem rationem. Prior desumta est ab Apostolorum misfione. Sicut tu me mififti in mundum, ita & ego mifi eos in .. mundum. Theophyl. hunc versiculum cum seqventeita connectit, ut ex utroque una sententia conficiatur; Sicut me missifi in mundum, & pro eis ego santtifico meipjum, b e. ossero sacrificium, ita & illos santtifica, b. e. sesepara in sacrificium in prædicationem & constitue cos veritatis testes, sicut & me missifi veritatis testem & hostiam. Sedrectius accipirur ut peculiaris & à posteriore distincta ratio. Quidam referunt hæc ad priorem petitionem, qua Christus precatus fuerat, Aposto-losin nomine Patris cœlestis servari. Existimant enim Christum alio argumento ostendere, qvod Apostoli digni sint auxilio Patris speciali, cum idem officium ipsis imposuerit, qvod a Christo hactenus gestum fuerat. Jam vero qui onus imponit, illi etiam convenit, ut vires ad onus ferendum necessarias subministret. Ad salutare quidem &utile opus, sedtamen periculosum munus mittuntur, custodia igiturmaximopere indigent. Rupert. conjungit hæcverba cum v. 15. Non rogo, ut tollas eos de mun-do, quia sicut tume missisti in mundum, ira & ego missi eos inmundum. Sed textus series oftendit, cum posteriore petitione in v.17. imediate præcedente expolita hæc verba ἀιτιολογικώς esse conjungenda &supplendam particulam causalem quia, moreHebræorum omissam. Christus enim causam exponit qvare sanctificatione illà in verbo veritatis indigeant, nimirum quia ad Evangelium in toto orbe prædicandum sint ablegandi. Santifica eos in veritate, quia sicut tume misisti in mundum, ita Gego eos in mundum misi. Constitui eos post meam ex mortuis resurrectione ad prædicandam in toto terrarum orbe Evangelii veritatem ablegare, sanctificatione igitur maxim-

illud munus dignè & salutariter administrare posfint. Mitteneur à me in mundum, ut per Verbu veritatis ab ipsis prædicatum nomen tuum in mundo sanctificetur, ergo ipsosmet priùs in veritate à te sanctificari oportet. Volo illos esse præcones & testes doctrinæ Evangelicæ in mundo, ergo necelfariu est, ut in cordibus eorum salutarem tui notitia oblignes, & hac ratione in veritate eos fanctifices. Mittentur in mundum & in mundo eis erit versandum, ideòopus est, ut à te sanctificentur, ne mundi consortio corrumpantur, sed mundum de peccato potius arguant, Joh. 16,8. Hic principalis est verborum Christiscopus. Secundariò possunt addialiæ coñexionis rationes. 1. Petierat Christus Apostolos Santtificari, h.e. ministerio Evangelii consecrari, jam declarat, ad quod munus eos à Patre lanctificari petat, videl. ad munus Apostolicum, quia in mundum ad prædicandum Evangelium inter omnes gentes mitti, est ad munus Apostolicum mitti. 2. Docet, quibus speranda sit illa, quam à Patre cœlesti petit, in veritate sanctificatio, illis scil, qui non sunt doréидиты currentes antequa mittantur, Jer. 33, 21. sed qui divinitus vocantur. 3. Ostendit peritionis suæ æquitaté. Apostoli hi mei nonsemetipsos ingesserunt muneriApostolat9, propter qvod maxima in mundo odia & pericula eis erunt sustinenda, nec propria autoritate hunc honorem sibi sumserunt, Hebr. 5,4. sed ego illos misi & quidem tuo nomine, tuâ autoritate, quia tu mihi eos dedifti. Ergo æquum est, ut illos huic muneri idoneos reddas. 4. Sicut superius dixerat, verbum'luum esse Patris verbum v. 6. 8. & 14. ita hoc loco docet, doctrinam Apostoloru esse divinam & iplius Dei doctrinam. Cæterű duplicis missionis hoc loco Christus meminit. Prior est, qua ipfe à Patre cœlesti in mundum fuit missus. Posterior est, quâ ipse Apostolos in mundu misit. Matth-10,16. Mitto vos ficut oves in medio luporum. Prior missio duplicem propositum habuit sinem. Missus enim est Christus à Patre in hunc mundum, primo ut genus humanum à peceato & morte redimeret, opera & regnum diaboli destrueret, & perfectam justitiam adduceret. Matth. 20,28. Secundo ut Evangeliu ex sinu Patris cœlestis prolatum mundo annunciaret. Es. 61, 1. Joh. 1,18. quo respectu vocatur Apostolus, h. e. legatus à Patre ad fungendu munere Prophetico & Pontifex nostra confessionis, h.e. religionis illius, quam profitemur, Heb. 3, 1. Quando ergo Christus hoc loco dicit. Apostolos à se in mundu esse missos, ficut ipfe à Patre in mundum missus est, tunc collatione instituit inter suam & Apostolorum missione respectuposterioris tantum finis, ut sit sensus. Sicut tu Pater cœlestis me missiti in mundum ad opusredemtionis perficiendum, ita ego in mundum eos misi ad opus illud per Evangelii prædicationem mundo anunciandum. Sicut tu me missiti, ut regnu diaboli destruam, & siliostuos dispersos in unum colligam, Joh. 11, 72. ita ego Apostolos hosce meos in eundem finem miss. Ego qvidem præstiti & præstabo illudtum passionis&mortis mex merito, tum Evangelicæ prædicationis efficacia, fed Apostoli tantum per Evangelii prædicationem illud præstiteruntac porrò præstabunt, per qvam benesicia merito meo parta mundo offerent & credenti-bus distribuent. Consistit autem collatio inter missionem Christi & Apostolorum præcipue in his membris 1. Pater cœlestis misit Christum ex imenopereindigent, ut Spiritus sanctus confirmati arduu sa φιλωνθρωπία & desiderio salutis humanæ: sic Chri-

Christus ex caritare misit Apostolos. 2. De missione Filii factum est æternum decretum : ita quoq; Apostolorum missio in æterno consilio suit decre-ta. 3. Pater Filium, quem misst, sanctificavit, Joh. 10. vers. 36. sic Christus dato Spiritu sancto Apostolos à se missos sanctificavit. Joh. 20. v. 22. modus tamen sanctificationis variat. Augustin. in h. l. Missit Deus Filium suum non in carne peccati, sed in similitudine carnis peccati & misit Filius ejus eos, quos natos in\_ carne peccati sanctificavit à labe peccati. 4. Christus à Patre missus est divina autoritate circumdatus, ut omnes eum audire juberentur, Deut.18,18. Matth. 17,5. Apostoli itidem divino mandato ab omnibus audiendi sunt missi, Luc. 10,16. Qui vos audit, me audit, utrique enim missioni conjuncta fuit infallibilitas doctrinæ. 5. Christus missus est sine humanis præsidiis & armis, Matth. 8, 20. ita quoq; Apostoli fuere à Christo missi, 2. Cor. 10,4. 6. Christus missus est, non ut regna mundi occuparet & distribueret, sed ut decretum Dei de salute humani generis revelaret: sic Apostoli missi sunt, non ut res Politicas tractarent, sed ut Evangelium docerent. 7. Christus missus est, ut errores & corruptelas doctrinæ cœlestis arguerer, Mal. 3. v. 2. eodem fine Apostoli funt missi. 8. Christus missus est, ut homines ad pænitentiam vocaret Matth, 9. v. 13. sic Apostoli missi sunt ad prædicandam panitentiam & remissionem peccatorum, Luc. 24, 47. 9. Christus missus est, ut doctrinam suam testimoniis miraculorum confirmaret: ita quoq; Apostoli in sua missione dono edendi miracula sunt instructi. 10. Christus missus est, ut verbum Patris, non humanas doctrinas in fuis concionibus proponeret: ita Apostoli missi funt, ut prædicarent divina eloqvia, non humana comenta. 11. Christus missus est, ut vitæ sanctitate doctrinam ornaret & exemplo vitæ auditoribus præluceret: eodem fine etiam Apostoli sunt missi. 12. Christus missus est, non ut delitias terrenas voluptates mundanas, divitias externas quæreret, sed ut crucem subiret, ærumnas sustineret, & mortis supplicium adiret: sic Apostolimissi sunt ad persecutionem propter Evangelium sustinendam. 13. Sicut Pater Christo in mundi odiis & persecutionibus adfuit, Joh. 16, 32. ita qvoqve Christus idem patrocinium & defensionem Apostolis à se missis promisit. 14. Sicut Pater per Verbum à Christo prædicatum fuit efficax ad hominum converfionem & falurem: ficChristus per verbum ab Apo-stolis prædicatum itidem fuit esficax in cordibus auditorum. 15. Pater ita misit Filium, ut mandatum ipsi dederit etiam alios in schola sua priùs institutos mittendi: sic Christus ita misit Apostolos ut mandatum ipsis dederit alios à se priùs institutos ad prædicationem Evangelii mittendi. Dissimilitudo tamen in eo est. 1. Quod Filius ita à Patre mittitur temporaliter, ut à Patre per generationem exeat eternaliter, de Apostolishoc dici negvit. 2. Quod Apostoli missi sunt, cum jam bomines essent, Filius aute missus est, ut homo esset, ut loqvitur Aug. tract. 110. in Jo-3. qvod Christus non tantum missus est ad Evangelium prædicandum, sed etiam ac præcipuè ad genus humanum redimendum. Sed Apostoli tantum ad Evangelii prædicationem mittuntur. 4. Quod Christus dicit : Se non esse missum nisi adoves perditas de domo Ismel, Matth. 15. v. 24. unde vocatur Minister circumcissonis, i.e. Judæorum circumciso-rum, Rom. 15. v. 8. led Apostoli missi sunt, ut Ev-

angelium prædicarent omni creature, Marc. 16. v. 15. ac docerent omnes gentes, Matth. 18, 19. Sanè in prima ad Evangelium prædicandum ablegatione itidemad folos Judæos missi fuerunt, Matth. 10, 5. dequa missione Christum hoc loco agere quidamprobare cupiunt exeo, quod Christus inter suam & Apo. stolorum missionem instituat hoc loco collatione Juxta hanc hypothelin nomine mundi intelligendi essent soli Judæi, Siçut tu me missti in mundum, h. e. ad Judæos: im & ego eos inmundum misi, hocest, ad Judæos:qvam explicationem probare videtur verbum præteriti temporis non solum de Christi, sed etiam Apostolorum missione usurpatum. Sednon est verisimile, Christum præcipuam illammissionis partem, quâ post resurrectionem ad prædicandum Evangelium inter omnes gentes miffi funt, & propter quam eos à Patre sanctificari tam solicité petit, prætermittere hoc loco voluisle, inde Euthymius censet præteritum juxta usitatumHebraismum hîc poni pro futuro. Sicut tu me misisti in mundum, ita ego post meam ex mortuis resurrectionem eos mittam in mundum, & qvia adfalutarem & dignam ardui illius muneris, ad quod mirtentur, administrationem sanctificatione indigent, ideò eos in veritate sanctificari peto. Hancexpositionem probat tum nomen generale mundi, quod vix invenietur pro solis Judæis usurpatum, nisi qvis hûc accomodare velit locum, Joh. 15, 18. de qvo superius egimus, tum qvod Joh. 20. V. 21. Christus post resurrectionem de hac missioneloquitur verbis præsentis temporis: Sieut misse Pater, ita Sego mitto vos. Stapul. in h. l. Verbum mili, certitudinem babet jam facti , sed intelligentiam suturi, quia quod miserat, eos per Judaam, exiguum erat, quid autem missurus erat per totum mundum , hoc maximum. Non tamen propter folam futuræ illius missionis certitudinem & propinqvitatem verbo præteriti temporis uti voluit, sed etiam propter alias causas, utpote non qvod jamdum ad Evangelii prædicationem eos mittere cœperat, Matth. 10, 6. gvoddederat illis nomen Apostolorum, h. e. missorum, Luc 6. v. 23. quodq; eo fine eos in scholam & familiare consortium vocaverat, ut eos aliquando mitteret, Marc. 3. v. 13. Sed nec hoc ratione destituitur, quod non absolute & simpliciter dicit, santificaens inveritate, quia ad prædicandum Evangelium es mittam in mundum, sed missionem ipsorum cum sua missione comparat, 1. ut ostendatse eos nonsine exemplo mittere, cum in eo imitetur exemplum Patris, qui se eâdem de causa in mundum miserit. 2. Ut eò magis ipsos contra odia & persecutiones propter Evangelium in mundo sustinendas consirmet, cum audiant, qvod ut missionem ita quoq fortunam missionis eandem cum ipso sint habituri comunem. 3. Ut doceat; missionem illam Aposto-lorum esse necessariam. Cum enim ipse à Patreinmundum missus sit, & verò in proximo sit, ut peracto, propter quod missus erat, opere mundumre-linquat & ad Patrem redeat, ideo exeadem Patris voluntate sibi incumbere innuit, ut ministerium docendi à Patre sibi comissum aliis commendet, qui legationem illam perficiant. 4. Ut foletur eosi quod sicut Pater Filio à se misso adfuit & successum ministerio ipsius dedit, ita quoque ipsis Patrisvo-luntate missis præsto sit suturus & ministerio eorum benedictionem largiturus. Colligitur autem ex his verbis. 1. Christum à Patre cœlestielle

Pontifex fieret, Hebr. 5, 5. 2. Millionem ad Evangelium prædicandum Apostolos, imò omnes sideles verbi præcones certa ratione cum Christo habere communem. Dico certaratione, quia ut missio qvædam peculiaria habet, quibus ab Apostolorum misfione distinguitur, qvorum quædam superius enu-merata sunt: ita Apostolorum missio quædam pe-culiaria habet, quibus à reliqvorum Ecclesse ministrorum missione distingvitur. Apostolorum enim missio conjunctam habet infallibilitatem dodrinæ, donum edendi miracula, mandatum prædicandi Evangelium inter omnes gentes &c. qvibus omnibus reliquorum Ecclesiæ ministrorum missio destituirur : inreliqvis membris superius enumeratis non folum Apostolorum, sed etiam aliorum fidelium Ecclesiæ doctorum missio cum Christi missione convenit. 3. Doctrinam Apostolorum esse agio assov z duto assov. Qvamvis enim homines suerint, tamen qvia ipsius Christi testimonio ita missi sunt in mundum, sicut ipse à Patre in mundum missus est, ideò ur Christi ita quoque Aposto dorum doctrina est infallibilis; & qui Apostolos in ipsorum scriptis adhuc loquentes audit, Christum ipsum audit, Luc. 10, 16. 4. Illis demum sperandum esseccelestem sanctificationem ad munus prædicationis ac donorum necessariorum & salutaris successus largitionem qui à Christo mittuntur, non qui seipsos docendi muneri ingerunt.

a- o- é. di ad

tè

0.

Posterior ratio, propter quam Christus Apostolos in veritate sanctificari petit, desumta ex sui ipsius pro illissanctificatione. Et pro eis ego sanctifico meipsum, ut sint eriam ipfe sanctificati in veritate. 1. Proprius & principalis scopus est novam afferre rationem, propter quam Apoltolos à Patre sanctificari juste petat, nimirum quia iple, qui est Sanctus Sanctorum, , Dan. 9. versic. 24. & fons omnis sanctitatis, semetipsum pro eis sanctificet, ut sint & ipsi sanctificati in veritate, quo in argumento est connexio cause & effectus. Augetergo & exaggerat priorem impetrandæsanctificationis rationem. Non solum mist eos in mundum, sed etiam pro eis meipsum sanctisico, ut sanctificationis à te participes reddantur. 2. Simul etiam explicat, è quo fonte fluat illa sanctificatio, que per Evangelii veritatem nobis obtingit, nimirum quia ipse pro nobis seipsum sanctificavit, ut ad nossanctitas perveniret. 3. Per speciem qvandam occupationis diluit, qvod de Apostolorum, pro quibus precatur, indignitate objici poterat. Sunt quidem, fateor, ipsi natura non sancti, imò immundi &indigni, adeoq; ad tantum munus minus idonei. Sedegopro eis meipsum sanctifico. Ergo mi Pater cole-flistespice potius, qualis ego sim & quidpro illis faciam, quam quales ipsi sint. 4. Docet, non esse in viribus humanis docendi ministerium digne & salutariter administrare, sed reqviri, ut seipsum pro eis sanctificet & Spiritum sanctificationis illisimpetret, qui eo salutariter fungi debent. Videtur autem Christus respicere in his verbis ad locum parallelum Joh. 10, 36. ubi se à Patre sanctificatum & in mundum missum esse asserit. Ut enim ibi missionem & sanctificationem arctissimo nexu conjungit: ita quoq; hoc loco dicit se esse à Patre in mundum missum & seipsum pro Apostolis sanctificare. Discrimen tantumodo in eo est, quod ibi à Patre se dicit sanctificatum; hic verò dicit, quod semetipsum pro Apostolis sancti-

inhune mundum millum nec feipfumglorificaffe , ut ficet, quod quanto cum myfterio dicatur, ex fequentibus aliqvo modo intelligi poterit. Quid vero Joh. 10, 36. per santificationem intelligatur, non est una atq; cadem Interpretum sententia. 1. Quidam. hanc sanctificationem referunt ad ipsa Deitatem. Aug. tract. 48. in Joh. Forte aliquis dicat, si Pater cum fanctificavit, ergo aliquando non erat fanctus? sic fanctificavit , quomodo genuit. Ut enim fanctus esfet , gignendo ci dedit, quia sanctum cum genuit. Nam si quod sanctificatur, antènon erat sanctum quomodo dicimus Deo Patri sanctifi-cetur nomen tuum? Similia occurrunt apud Cyrillum lib.7. in Joh. cap. 12. Juxta hanc expositionem Christus ut Deus sanctificatus est non temporali donatione, sed aterna generatione, quia eandem sanctitatem habet, quam Pater habet, sed ab eo acceptam & Pater eum sanctificat, ipsi ab æterno essentiam & sanctitatem luam comunicando. Si verbum santtificandi in ea significatione accipere velimus, non poterit præsens locus cumillo, Joh. 10. v. 36. conferri, quia Christus non genuit seipsum, sed à Patre estab aterno genitus. Sed hand imerito dubitatur, an Christus Joh. 10,36. per santtisicationem suam æternam à Patre generationem intelligat, cum santtisicationem & missionem suam in mundum. conjungat. 2. Quidam accipiunt de humanitatis sanctificatione in conceptione, de quaLuc. 1.v. 36. dicitur, Sanctum quod extenafcetur, Filius Dei vocabitur. Quando enim Christus consideratur ut 9 εάν-Deww G, ut Deus in carne manifestatus, 1. Tim. 3, 16. ut o Noy @ caro factus, Joh. 1, 14. dicitur à Patre sanctificatus per ipsam Deitatem lumanitati asfumtæ personaliter unitam. Est enim sanctificatus non ut cæteri homines fed ipså Deitate, ut in per-sonæ unitate sit simul Deus & homo. Aug. tract. 108. in Johan. Ipse filius hominis sanctificatus est ab imitio creationis sue in Verbo, quando Verbum satum est caro, quia una persona facta est Verbum 5 homo. Tunc ergo san-Stificavit se in se, h. e. se hominem in se Verbo, qui a unus est Christus Verbum & homo sanstificans hominem in Verbo. Cyr. lib. 11. in Joh. cap. 17. Propter nos sanctificatur non ab alia id acquirens, sed ipse sue carnisantificationem immittens. Juxta hanc sanctificationis expositionem potest præsens locus cum Joh. 10. v. 36. conferri. Ut enim non solum Pater per Spiritum fanctum opus incarnationis perfecit & divinam atqve humanam naturam in Christo univit, sed etiam ipse Filius humanam naturam in personæsuæ unitatem. affumfit; ita qvoq; nonPater folum fanctificavitFilium, sed etiam Filius seipsum sanctificavit. Et qvi-dem sanctificavit se pro nobis, i.e. propter nos & nostram salutem. Ut enim propter nos homo sactus, ita quoq; propter nosin assumta carne seipsi sanctificavit, ut imundam nostram conceptionem & nativitatem sanaret. Sedresipsa testatur, Christum his verbis plura complecti, qvando dicit. Ego meipsum pro eis sanctifico, ut sint etiam ipsi sanctificati in veritate. 3. Athanas, orat. 2. contra Arian. post med. Chrysostomus, Theophylactus & alii accipiunt sanctificationem de Christi officio. Quem Pater santificavie, idest, segregavit & constituit, ut esset Mediator, Redemtor & Salvator humanigeneris, fanctum enim dicitur, qvod Deo segregatum & consecratum. Probatur hæc expolitio ex eo, qvod santificacio & missio in mundum conjunguntur, & quia sanctificacio ponitur in ordine ante missionem, ita accipienda est,

#### EVANGEL.

ut ad eam etiam referatur προγνωσις illa, de qva Petrus 1. Epist. 1. v. 20. dicit, qvod Christus sit agnus ille immaculatus præcognitus ante mundi constitutionem\_, manifestatus à novissimis temporibus. Sanctificavit ergo Pater Filium, qvando in æterno decreto constituit eum humani generis Mediatorem & in temporis plenitudine milit natum ex virgine , & unctum. Spirituo sancto, ut esset Agnus ille Dei tollens peccata mundi, Joh. 1, 29. Juxta hanc sanctificationis expositionem itidem potest præsens locus cum Johan. 10,36. conferri. Nam Filius Dei in æterno Trinitatisconsilio Mediator constitutus est eo modo, ut iple in se Mediationis officium sponte susceperit & hac ratione seipsum pro hominibus sanctificaverit. 4. Monuimus autem superius, verbum fanctificare inter cætera significare idem qvod sacrificare, in qua fignificatione propriè & præcipuè hoc loco à Christo illud usurpatur. Ego me ipsum santtifico pro eis, id est, meiplum tibi jam offeram in fanctum facrificium & hostiam acceptam, Eph. 5,2. ut virtute hujus sacrisicii in ara crucis me jamjam offerendi conlequantur illam, qvam peto, sanctificationem, ut peccata ipsorum expientur, Spiritus sancti donatio illis impetretur & fiant idonei præcones Evangelii & hæredes vitæ æternæ. Verbum enim sanctificandi de Sacerdotibus & victimis in V. T. usurpatur, ac tota præparatio, mactatio & oblatio victimæ vocatur Janttificatio. Hoc ergo Christus ad se transfert & docet, le esse simul Sacerdotem & sacrificium, unde notanter dicit, Egomeipsum sanctissico pro eis, id est, ut exponitur, Hebr. 10,12. non per sanguinem bircorum & vitulorum, sed per proprium sanguinem introibo in San-Ha santtorum aterna redemtione inventa. Segrego me ex toto genere humano, ac totum in officio meo me tibi ô Pater cœlestis offero, in cujus rei signum ante quatuor dies solennem meum in urbem Hierosolymam ingressum celebravi, & velut agnum tollentem peccatum mundi ex toto hominum cætu me segregavi, præsto etiam me sanctum, mundum & segregatum à peccatoribus, Heb. 7, 26. totius vitæ obedientia me hactenus sanctificavi, jamq; me offeram in victimam, morte mea peccata totius hu-mani generis expiabo, divinæ justitiæ satisfaciam, ut sanguine meo Apostolos & omnes credentes emundem,1. Joh. 1,7. una oblatione consummem in sempiternum fanctificatos, Hebr. 10, 14. ac voluntaria corporis mei oblatione eos sanctificem v. 10. ut promerear illis remisfionem peccatorum, donationem Spiritus fancti & vitam æternam. Superiùs dixerat, se consummasse opus à Patre sibi demandatu ratione prædicationis, v.4. hic dicit, qvod seipsum sit sanctificaturus, id est, corpus luum in mortem & languinem in lacrificium pro peccatis mundi traditurus, sicque consummaturus alterum opus à Patre sibi demandatum, qvod est opus redemtionis humuni generis, ut à morte illud redimatur & bona amissa illi iterum acquirantur. 'Ut enim in V. Test. sacrificia offerebantur ad eorum sanctificationem, pro quibus offerebantur: sic Christus seipsum obtulit in sacrificium, ut fanctificaret corpus suum mysticum. In ipsonullum fuit peccatum, qvod expiatione indigeret, idlum fuit peccatum, quod expiatione indigeret, ide le indicat, ac non pro se sed pro nobis seipsum eò pro aliis se sanctificats e fanctificasse asserti, sicut et iam Luc. 2. versic. 22. meriti pro omnibus hominibus ratione applica- in qvibusdam exemplaribus legitur, cum impleren tionis & efficaciæ pro solis verè credentibus, sicque tur dies purgationis autor, ut purgatio etiam ad Chrifanctificat se pro corporis sui mystici membris, non stum referatur, in quem Deus peccata omnium no frum ut ipse de non sancto siat sanctus, sed quia sanctus conjecente. Atque hoc sensu accipiendum, quod

offertur, ut non sanctos oblatione illa sancta san-Clificet, Heb. 13. verf. 12. Christus ut sanctificaret per suum sanguinem populum, extra portam passus est. August. tract. 108. in Joh. Quidest & pro eis meipsum sanHisco, mis eos in meipso sanctisco, cum & ipsi sint ego? Quoniam de quibus hoc aic, membra funt cjus & unus est Christus ca. pue S corpus Sc. Propter sua membra inquit , pro eisego meipsum sanctifico, id est, quod prosit etiam ipsis, quia & i psi sunt ego, sieut mihi profuit in me, quia homo sum sincipsi, S ego fanttifico meipfum, hoc est, ipfos in me tanquammeipsum sanctifico ego, quoniam in me etiam ipsi sunt ego. Sic ergo in nomine suavror est magna emphasis. Chriftus enim hoc opponit typicis V. T. facrificiis, qua brutorum fanguine constabant, qvasi dicat: Sacrificia V. T. non poterunt sua vi & virtute peccata expiare, Pf. 40,7. Hebr. 10,4. ideò meipfum in inasie κον facrificium tibroffero, ut tuam gratiam, peccatorum remissionem & vitam æternam ipsis promerear. Cyrill. lib. 11. in Joh. c. 25. Sanctificare, offerre quicquam Deo secundum legis consuetudinem significat. Pro nobisigitur Christus le santtificavit, obsulit nempe seipsum Deo Patri , ut fanctam bostiam mundum reconci. Stans ei S lapsum genus bumanum in amicitiam ejus resti tuens & c. Sanctificavit feipfum pro nobis, id est, obtulit, cum pro universis mortuus sit, ut omnes ad novam vitam reformaret. Simon de Cassia lib. 12. cap. 18. Omniaper sanguinem sanctificabancur in V.T. ut merito sanctificatio dicatur (angvinis tinctio & fanctus fanguine tinctus nuncupetur. Loqvitur ergo Christus ut Mediator seipsum consecrans & offerens in victimam tum expiatoria peccatorum, tum propitiatoriam & impetratoriam, per quam gratiam Patris cœlestis & bona cœlestia per lapfum amissa humano generi iterum acqvirat, Nullus inter omnes homines est, qui seipsumsic possit sanctificare, ut sui sanctificatione etiamalios sanctificet: Soli Christo, qui est θεάνθρωω & & unieus Mediator. I. Tim. 2. v. 4. hoc competit, ut leiplum pro nobis fanctificando nos fanctificet. Iple non solum secundum divinam naturam est ipsa sanctitas effentialiter, sed etiam secundum humanam naturam est Santus fantorum, Dan. 9. v. 24. fanêtum ex Marianatum, Luc. 1, 35. non indigens aliena fanctitate, ideò se pro nobis sanctificare potest. In se & ratione suæ personæ sanctus est, sed cumsit constitutus & præcognitus agnus ille Dei tollens peccatamundi, Joh. 1,29. 1. Pet. 1, 20. ided in se suscepit percata nostra, El. 53, II. factus est pro nobis peccatum, ut nos efficeremur justicia & fanctitas in ipso, 2. Cor. 5, 21 inde etiam maluit dicere. Ego me fanctifico quam ego sacrificium offero, ut ostenderet, se peccatisto rius mundi onustum & alienis sordibus non per subjectivam inhasionem sed per efficacem imputationem sordidum coram Patre cœlesti hicastare, ut in sacritcium sese offerat, cujus typus fuit Josus Sacerdos indutus vestibus sordidis, Zach. 3. v.3. Quia vero Chris stus diserte hoc loco addit. Ego me santifico pro es, id est, tum loco ipsorum, tum propter eos, quo modo Christus ipse præpositionem væg exponit, Matth. 20,28. c.26,28. Joh. 6,5 1. &c. ideo non propriis, sed alienis peccatorum sordibus se sordidatum suis-

in persona totius generis humani pro qvo seipsum fanctificet & in hostiam Deo offerat. Athanas. de incarnat. Christi contra Apollinar. Ex nostm persona verbaillaprologvitur, quoniam (crvi formam affumferat. Ut bomo (antificatur fanttus ille cui nulla expiatione aut fanctificatione opur fuit, cum ait, pro illis meipfum fanctifico Je. Ipfe in utero & ab utero fuit fanctus, pro nobis ergo fe fanctificat, non ut fibi majorem fanctitatemacqvirat, sed ut nobis suo mérito sanctitatem & justitiam comparet, unde statim additur, ut fint & ipfisantificati in veritate. Hanc expositionem confirmat non folum temporis circumstantia, quia Christus hæc loqvitur jamjam sacrificium corporis sui in cruce oblaturus, sed etiam aliorum locorum collatio, in qvibus fructus ille, qvem Christus sanctificationi hic tribuit, ipsius sacrificio tribuitur. Heb. 10. vers. 10. & 14. cap. 13. vers. 12. 5. Quia Christus hic proprie & in specie orat pro Apostolis, quos petit sanctificari in veritate, id est, ad veritatem Evangelii in toto orbe prædicandam. consecrari non Leviticis Ceremoniis, sed Spiritu fancto opulente in ipsos effundendo, ideò quando Christus dicit, Ego meipsum sanctifico pro eis, simul respicitad Ceremonias, sacrificia & sanctificationes legales, qvibus Sacerdotes Ver. Test. ad officium foum confecrabantur, ut sit sensus. Loco illius typici sacrificii & umbratilium Ceremoniarum, qvæ in confecratione Sacerdotum Vet. Test. adhibebantur, egomeipsum sanctifico, id est, in sacrificium offero, qvod facrificium cum sit complementum acveritas omnium Vet. Test. sacrificiorum & figurarum, ideo nulla alia Ceremoniali & legali fanctificatione indigent. Si ad externa sacrificia offerenda constituerentur, etiam externo aliqvo sacrificio typico ad exemplum Sacerdotum Vet. Test. consecrandi essent, sed quia non amplius deservire debent umbre & exemplaricalestium, Hebr. 8. v. 5. sed per Evangelii prædicationem cælestia beneficia. passionis &mortis meæ sacrificio parta distribuere, ideò pro eis meip sum sanctifico, ut meo vero & unico sacrificio impetrem illis Spiritum (antificationis, per quem ad munus Apostolicum idonei reddantur. 6. Quod Christus in præsents dicit, ego meipsum pro eis sanctifico, illud juxta phrasin Hebraicam propter certitudinem & propinquitatem pro futu-roaccipi potest, quia cum Christus hæcloqveretur, jamjam per oblationem in cruce se sanctificaturus erat. Interim non sine singulari consilio Christusverbo præsentis temporis uti voluit, ut ostenderet, has ipfas preces, quas pro Apostolis & pro tota Ecclesia Patri cœlesti obtulit, esse partem Sacerdotalis illius muneris, cujus respectu seipsum. pro nobis sanctificare dicit. Quemadmodum enim in Ver. Testam. Sacerdotes oblationi victimarum præmittebant preces: ita Christus in hac ardentissima oratione sacrificat non hostiam ex brutis pecudibus, sed seipsum, Hebr. 5. v. 7. in diebus carnis sue preces & supplicationes adeum, qui possic illum salvare à morte cum clamore valido & lachrymis obtulit, quem locum de hisce Christi precibus haud absurde accipi posse, superius ostendimus. Virtute ergo harum precum applicat fuum facrificium omnibus credentibus, ut ostendat se esse nostrum Mediatorem, Sacerdotem, Redemtorem & Salvatorem. nontantum ratione meriti, sed etiam ratione effi-Harm. Tom. III. vel Gerhard. Contin. pars tert.

quidam ex veteribus docent , Christum hic loqvi | cacia, ac impetrat, ut Deus semper aliqvam Ecclesiam per verbum Evangelii ex genere humano sibi colligat, quam propter Christi sacrificium & preces in gratiam recipit, sanctificat &vitæ æternæ participem facit. 7. Quæ aliæ huc accommodantur verbi sanctificandi significationes, illæ sunt secundariæ & ad superiores reduci possunt. Dionys. Carthus. in hunc locum sic exponit. Ego meipsum sanctifico, idest, operasanctasacio, per que mercor eis gratiam & gloriam, quia omnia sua opera retulit Christus adnostrum subsidium. Sed hoc referri potest ad significationem quartam, quia ad meritum Christi, quo sanctificamur, pertinet non tantum passiva sed et-iam activa ipsius obedientia. Idem ejusmodi explicationem addit. Ego factis oftendo, quod sim sanctus san-Storum, Dei Filius, mundi Salvator &c. ac prædico me sanctum, ut ed citius in me credant. Sed hoc non affequitur vim hujus verbi ex Scripturæ fundamentis paulò ante expositam. Quo verò fine & fructu Christus seipsum pro Apostolis & omnibus credentibus sanctificet, ostendit ipse, qvando subjungit, ut sint & ipsi sanctificati in veritate. Hoc accipiendum 1. de sanctitatis Christi imputatione. Recepi in me peccata totius mundi, factus sum pro hominibus peccatum, ut credentibus mea justitia & sanctitas imputetur, ut credentes in me fiant justitia & sanctitas, 1. Cor. 1. v. 30, c. 6, v. 11. 2. Cor 5. v. 21. Pulcre Stapulen-sis in h.l. Christus justus in sua justitia justificat omnes. In Christo salvato salvantur omnes, in Christo sancto sanctificantur omnes , unde sanctificatio nofra , justificatio nostra , salvatio nostra non potuit magis exaltari, quam ut effet in Deo G eadem que Filii Dei. Nam hec vera est, imò veritas, in nobis autem ipsis ut in nobis exiguum quid effet, neque in veritate possemus esse tales. Tales autem in Filio Dei sumus in veritate, qui a factus est nobis Sapientia à Deo, S justitia, G sanctificatio, G redemtio. Eò accommodari potest Augustini expositio tract. 108. in Joh. Ut sint sanctificati in veritate, id est, inme qui sum Veritas ac es αληθεία à quibusdam. accipitur politum pro ala Sas, ut fint fantificati in veritate, id est, verè &perfecte, que perfectiorespectu hujus vitæ non nisi in imputata Christislanctitate quæri debet. 2. De santtitatis in nobis inchoa-tione. Ego meipsum pro illis santtifico, ut & ipsi & omnes veritatem Evangelii fide amplectentes per Spiritum sanctum sanctificentur ac renoventur, ut non solum coram Deo reputentur sancti, sed etiamut sanctitatis studium per Spiritum sanctum in ipsis inchoetur. Quemadmodum enim in Vet. Test. per sanctificationem primitiarum totamessis sanctificabatur, ut sic à primitiis benedictio in totum anni illius proventum quasi diffunderetur: sic Christus primitiarum loco pro nobis sese sanctificans, id est, Patri cœlesti offerens impetravit nobis Spiritum sanctum, qui interius nos per renovationem fanctificat. Quamvis verò hæc sanctitas inherens & eam fequens actualis in hac vita nunquam affurgat ad perfectionem in lege divina omnis sanctitatis norma præscriptam, tamen est vera, idest, sincera & seria, quando concupiscentias carnis nobis adhærentes per Spiritum mortificamus, imperfectionem & impuritatem illius fanctitate Christi perfectissima tegi petimus & ad purissimam sanctitatem in vita æterna expectandam toto pectore. aspiramus. 3. De sanctificatione per verbum Evangelii. Sanctifico meipsum pro eis, ut sint sanctificati in veritate
Ddddddd sive

4

1694

five per veritatem, id est, per verbum Evangelii, v. 17. in veritate fidei, quæ est fundamentum omnis sanctificationis in hac & futura vita. 4. De consecutione ad ministerium. Ut enim aliquoties monuimus, Christus propriè & principaliter hicloquitur de Apostolis, qvos in veritate santtificari, id est, ad veritatem Evangelii in toto orbe prædicandam consecrari & per Spiritum sanctum idoneos reddi petit: Sensus igitur est. Ego meipsum illorum gratia in sacrificium tibi offero ut ipsi qvoqve non amplius Ceremoniali quadam fanctificatione, quæ per pecudum oblationem in Vet. Test. fiebat, nec externâ tantum purificatione, non in figura & umbra, sed in veritate sint sanctificati, videlicet per interiorem & realem Spiritus sancti sanctificationem, ut fint conformati in veritate Evangelii & fidei, ut per illuminationem liberentur ab errori-bus & in doctrina sint infallibiles quantum ad intellectum, & emundentur à peccatis in conscientia, quantum ad effectum, & hac ratione in veritate sint sanctificati, ut se totos veritatis Evangelicæ prædicationi & voluntatis tuæ adimpletioni consecrent, ac si res ita ferat, ad confirmandam Evangelii veritatem sanguinem suum profundentes etiam ipli in facrificium Eucharificum le tibi offerant. Euthym in h. l. Ut & ipsi immolati sint per veram hostiam, legalis siquidem victima sigura erat non veritas, ut & ipsiimmolati sint, capite videlicet ipsorum immolato, vel etiam tanquam & ipsi immolati, habiti sicut oves cadi deputate. Colligitur autem ex his verbis 1. Omnes homines per naturam esse immundos, non sanctos, à sancto Deo alienos & aversos, Joh. 14. v. 4. Pfalm. 51. verf. 7. Proverb. 20. verf. 9. Ef. 64. v. 6. Qvorsum enim Christus pro nobis se sanctificaret, si per naturam essemus sancti? 2. Legales Ceremonias & sacrificia Vet. Test. in se ac per se non fuisse expiationes peccatorum, nec potuisse adducere veram coram Deo sanctificationem, sed tantum fuisse typos unici sacrificii propitiatorii à Christo in ara crucis offerendi, per qvod coram Deo sanctisi-cantur, qvotqvot sanctisicantur. Heb. 10. vers. 4. 3. Veram sanctificationem, i.e. tùm imputatam, tùm inchoatam sanctitatem Christum nobis acquisivisse. Ipse enim seipsum pronobis sanctificavit, idest, peccata nostra expiavit, seipsum victimam in odorem suavitatis Deo obtulit, Eph. 5, 2. ac nos Patri re conciliavit, ut essemus & nos sanctificati in veritate, idest, utà peccatis mundati & Spiritu sancto donati veræ sanctitatis participes redderemur. in sua persona Patri nos obtulit, ut hostia ipsi grata censeamur. Quia enim & sanctificans & sanctificari sune ex uno omnes. Heb. 2. vers. 11. hoc est, sunt ejusdem naturæ, ideo potuit ejus sanctificatio ab ipso tanquam capite in nos tanqvam membra redundare, ac per iplum Spiritus sancti nos sanctificantis participes reddi potuimus. Stapulensis in hunc locum. Christus est sanctificans & sanctificatus. Sanctificans qui-dem, quia, qua Pater sanctificat, eadem & ipse similiter fanctificat, Joh. 5. verf. 19. Sanctificatus verò,ut omnes

fancti in eo fint fanctificati, ut in ipfa fanctificationis veritate. Hæc sanctificatio (ratione meriti & acquisitio. nis considerata) non est particularis prosolis electis facta, ut an ardeoras ex h. l. colligit Piscator, alias foret consequens, Christum pro solis Apostolisseipsum sanctificasse, sed est universalis pro omnibus omnino hominibus facta. Quod non omnesejus fructum & effectum participant, id ipsorum hominum culpa accidit. 4. Quod ergo fanctificamurper peccatorum emundationem, per Spiritus fandi donationem, per consecrationem ad ministerium verbi &c. ut quædam Deo grata & Ecclesiæsaluta-ria faciamus, non tribuendum esse nostrædignitati, sed divinæ benignitati; nec nostris, sed solius Christi meritis. 5. Sanctificationem illam à Christo partam nobis obtingere per verbum Evangelii, quod est veritas illa, per quam sanctificamur, Joh. 17. v. 17. & per sidem fructum sacrificii Christiin verbo Evangelii oblatum amplectentem sibiqve applicantem. Qui à verbo & fide alienus est, sanctificationis à Christo partæ nunqvam siet particeps, 6. Contra connatam nostram immunditiem &impuritatem solatio nobis esse debere, qvod Christusseipsum pro nobis sanctificarit, non solumratione meriti, Heb. 10. v. 14. sed etiam ratione effect. cia, quia sanctitatem non solum perfectissimalua. obedientia & plenissima satisfactione nobis promeruit, sed etiam in verbo Evangelii omnibusoffert & credentibus confert atq; applicat. 7. Finem illius sanctificationis, qua Christus seipsum pronobis sanctificavit, esse, ut nos simus sancti & irreprehensibiles, Eph. 1. v. 4. ac nos totos Deo consecremus. 2. Cor. 7, 1. Habentes ergo has promissiones mundemus nos ab omni inquinamento carnis & sanguinis persicientes sanctificationem in timore Dei. 1. Joh. 3, 3. Omnis qui babet banc spem in eo, sanctificat se sicut & ille santin eft. Ap. 12. V. II. Qui sanctus est , sanctificetur adbut. Christus enim nequaquam ideò seipsum pro nobis fanctificavit, ut in voluntaria immunditie maneamus, alienia sanctificatione Spiritus, sedutipsi quoque simus sanctificati & qvidem in veritate, id est, non simulata & hypocritica sed vera & sincera sanctitate. Obtulit seipsum Deo in sacrificium, ut nos faceret coram Deo Sacerdotes spirituales, Apoc. 1. V. 6. exhibentes corpora nostra hostiam viventem, san-Etam, Deo placentem, Rom. 12. v. 1. acper ipsum offerentes hostiam laudis Deo semper, hoc est, fructum labiorum confitentium nominiejus, Heb. 13. v. 15. ut 1012 nostra vita sit sacrificium Deo gratum & acceptum per Christum, 1. Pet. 2. v. 5. Cyrill. lib. 11. cap.25. Pro nostris peccatis unigenitus Dei Filius homo factus, ut sacram hostiam in odorem suavitatis Deo Patri seiglumobtulit, ut, cum è medio ablatum sit, quodà Deo nos separat, idest, peccatum, nibil nobis impedimento sit, quin, sivolutrimus, Deo adbæreamus, ac participatione ipsius per Spiritum sanctum fruamur, reformantes nos adjustitiam, ad santtificationem & adimaginem primam.

Qui te secrasti pro me sanctissimus ipse , Sanctifica verbo me , bone Christe , tuo.

## Pericope tertia.

200

ni-

in

12

10-

mis

Etus

ea-

era

, ut

ota

iri

- πιςευσόντων 21α τε λόγε αυτών εις εμέ. 11. Ίνα πάντες εν ώσι , καθώς συ πάτερ ον εμοι , κάγω εν σοι, ίνα καμ αυτοί εν ημίν εν ωσιν · ίνα ο κό-
- 23. Έγω εν αυτοίς, και συ εν έμοι, ίνα ωσι τετελίωμένοι είς εν, και ίνα γινώσκη ὁ κόσμο, ότι σύμε άπες τλας, και ηγάπησας αυτές, καθώς έμε ή-
- έμην, ην έδωκάς μοι , οτι ηγάσησάς με σρο καταδολής κόσμε.
- 25. Πάτες δίκαιε, κὰι ὁ κόσμω σε οὐκ έγνω, εγώ δε 25. Paterjuste, & mundus te non cognovit, ego autem te σε έγνων, κὰι ἔγνωσαν, ότι σύ με ἀπεcognovi, & ii cognoverunt, quod tu me miseris. σε έγνων , κάι ετοι έγνωσαν , ότι σύ με άπε-
- iva n ayann no nyawnous me, ev autois n, xayw EV autois.

- v. 20. Ou ali tetwo de egată uovov, dinar wegi tav v. 20. Non pro eis autem rogotantum, sed & pro iis, qui
  - credituri sunt per sermonem eorum in me. 21. Ut omnes unum sint, sicut tu Pater in me, & ego in te, ut & ipsi in nobis unum sint : ut credat mundus, quod
- γω εν ου, γιο του με απες έλας.
  τυ me miseris.
  22. Καὶ ἐγὼ του δόξαν, ἡν δέσωκας μοι , δέδωκα αὐτοις του του καθῶς ἡμεῖς ἐν ἐσμεν.
  πυπ, sicut & nos anum sumus.
  - 23. Ego in eis, & tu in me, ut fint consummati in unum, & ut cognoscat mundus, quod tu me missiti & dilexisti eos, sicut me dilexifti.
- γάσησας. 24. Πάτερ, οὺς δέδωκάς μοι, θέλω, ΐνα όσου εἰμὶ εγώ, 24. Pater, quos dedistimihì, volo, ut ubisumego, & illi sint mecum: ut videant gloriam meam, quam dedisti mihi, quia dilexisti me ante conditum mun-
- 26. Και έγνώρισα αυτοίς το ονομά σε, και γνωρίσω · 26. Et notumfeci eis nomen tuum, & notum faciam : ut dilectio, qua dilexisti me, inipsis sit, & ego in ipsis.

# Exegesis bujus Pericopes.

Davide, Ifraelis & Judæ Rege, memoratur, quod morti jam vicinus non solum pro Salomonefilio, puero adhuc tenero, quem regni sui successorem constituerat, ac quomodo in admini-stratione ejus sese gerere debeat, sufficienter inftruxerat, 1. Reg. 1. vers. 30. cap. 2. v. 3. 1. Paral. 22. vers. 11. cap. 23. vers. 1. cap. 28. vers. 9. ardentillimas ad Deum preces fuderit, ut daret ei cor perfeclum ad custodiendum mandata ac testimonia Dei, & ad edisicandum templum, cujus impensas paraverat, I. Paral. 29. vers. 19. sed etiam precibus hisce suis totum populum Ismeliticum complexus fuerit, ut Deus in aternumbane voluntatem cordis eorum, qu'à impensas ad tem-plistruduram necessarias sponte & largiter obtulerant, custodiret, & coreorum ad se dirigeret, v. 18. De Christo Davidisfilio & antitypo, Davidi peculiariter promisso, ex ipsius lumbis descendente & Davidis nomine vocato, Psalm. 132. vers. 20. Esa. 37. versic. 31. Jerem. 30. vers. 9. cap. 33. vers. 22. Ezech. 34. vers. 23. cap. 37. vers. 24. Of. 3. vers. 5. percepimus hactenus, qvod ipse qvoqve morti jam vicinus, dilectos suos Apostolos, quos filiolos vocat, Johann. 13. vers. 33. ac qvibus spiritualis sui regni Ecclesiæ scilicet gubernationem ac ministerium Apostolatus commiserat, de omnibus necessariis in concione sua valedictoria instruxerit, Johann. 15. vers. 15. ac pro iisdem ardentissimas preces Patri suo coelesti obtulerit, ut servaret eos innomine suo, ac santissicaret in veritate, atque hac ratione eosido-neosredderet, per quos spirituale & mysticum. templum, cujus impensas Christus jam ante para-verat, per Evangelii prædicationem in cordibus credentium extrueretur. In hac tertia, eademque ultima pericope audiemus, qvod Christus non solum pro Apostolico Collegio, sed etiam pro uni-Harm, Tom. III. vel Gerhard, Contin. pars tert.

verso verè fidelium cutu, pro tota Ecclesia, oraverit, ut per fidei unitatem in templum spirituale & u-num corpus mysticum coalescerent, ac cor in hac vita ad Deum perpetuò directum haberent, tandemetiampost hanc vitam in gloriam cœlestem & individuum sui consortium translati, æternum Dei gloriosè ipsos inhabitantis tabernaculum manerent, Apocal. 21. vers. 3. cujus cœlestis templi non minus ac Spiritualis in templo Hierosolymitano propolitus fuit typus. Partes hujus pericopes tres funt : In prima exponit Christus precumsuarum objectum, pro quibus scilicet petat; in secundamateriam, quid scilicet illis precetur; in tertia rationes, propter quas illorum in precibus suis curam agat, easdemque preces suas à Patre cœlesti ex-audiri justum sit,

1. Objectum precum exponitur in his verbis: Non pro eis autem rogo tantum, sed & pro iis, qui credituri sunt per sermonem eorum in me. Quidam volunt hanc postremam orationis partem non esse novam quandam additionem, sed duntaxat declarationem, qva Christus significare voluerit, ea, quæ precatus fuerat hactenus, non pro solis Apostolis, sed pro omnibus verè sidelibus se precatum sussesses urctius dicitur, Christum in secunda pericopes hujus parte propriè ac principaliter pro Solis Apostolis oraffe, atque hic demum orationem ac preces fuas generaliter extendere ad omnes per verbum Apostolorum credituros. Multa enim in secunda illa parte adducuntur, quæ propriè & principaliter folis Apostolis conveniunt, utpote quòd Pater ipsos Christo per æternam electionem & temporalem vocationem dederit ad munus Apostolicum informandos; quod Christus, quamdiu cum illis, Ddddddd 2 fuerat

fuerat hactenus, eos servarit in nomine Patris, atque ita custodierit, ut nemo ex illis periret, nisi filius perdutionis; quod ad Evangelium in toto mundo prædicandum fuerint à Christo ablegati; quod sint in veritate sanctificandi per visibilem Spiritus sancti effusionem, ita ut in doctrina sint infallibiles & immediatam habeant Spiritus fancti affistentiam &c. Adde, quod si Christo animus fuisset duntaxat declarare, quod ea, qvæ hactenus pro Apostolis petiit, pro omnibus fidelibus petiisse intelligendus sit, contentus fuisset solius objecti mentione, nec novam petitionis suæ materiam determinasset. Testatur etiam collatio partis tertiæ cum secunda multa hic repeti, quæ in præcedentibus de Apostolis suêre. dicta, quâ repetitione minime fuisset opus, si pars tertia esset tantum quædam secundæ partis extensio. Quod ergo dicit, non pro eis autem rogo tantum, sed & pro iis, qui credituri sunt per sermonem eorum in me, hunc habet sensum. Ego pro Apostolis meis oravi hactenus, ut in tuo nomine, mi Pater coelestis, serventur & in veritate custodiantur, quia verò non Apostolorum tantum, sed omnium vere sidelium Salvator sum, ideò jam porro etiam pro illis rogo, qui per verbum Apostolorum sunt in me credituri. Apostoli mei futuri sunt seminarium Ecclesiæ & universales Evangelii præcones, per qvorum ministerium multi ex Jud is & gentibus ad fidem perducentur, illorum salutem itidem tibi commendo & preces hasce meas pro illis offero. Dixerat in conclusione secundæ partis: Ego meipsum sanctifico pro eis , ut sint etiam ipsi sanctificati in veritate. Hoc ne quis eo sensu accipiat, quasi pro solis Apostolis in ara crucis seipsum in victimam Deo oblaturus sit , ideò (monente in hunc locum Theophylaeto) addit, se non tantum pro Apostolis, fed etiam pro omnibus omnium temporum & locorum fidelibus, adeoque protota Ecclesia\_ Catholica precari, ac pro omnibus omnino hominibus feipfum quidem hostiam Deo offerre, interim tamen solos fideles facrificii illius fructum percipere, pro qvibus etiam solis specialiter hic oret, ut sacrificii sui fructum Pater cœlestis illis applicet. Pro qvibus enim Christus specialiter orat, pro illis etiam seipsum sanctificat & beneficiorum passione & morte suâ partorum eosdem participes reddit. Pro Apostolis, tanqvam suturis spiritualis templi architectis & primis Ecclesiæ inter gentes fundatoribus, pluribus explicitè oravit, pro reliqvis fidelibus per sermonem Apostolorum credituris verbis brevioribus orat, suo docens exemplo, quod frequentiores & ardentiores debeant fieri preces pro illis, qui in sublimitate vel Ecclesiastici vel politici officii constituti, quam pro communi fidelium cœtu, 1. Timoth. 2. v. 1. & feqq. Dixerat Christus & aliquoties repetierat, mundum Apostolos odio habiturum & persecuturum, Johann. 15. vers. 18. & legg. cap. 16. verlic. 2. & 22. cap. 17. verlic. 16. jam igitur ad consolationem non solum totius Ecclesiæ fidelium, sed ipsorum etiam Apostolorum Subjungit, se rogare pro credituris per sermonem Apostolorum, ut ex eo intelligant, mundum suis odiis & persecutionibus prohibere haudqvaqvam valiturum, quò minus multos per prædicationem Evangelii convertant & regnum Christi in toto mundo propagant, quæ Chrysostomi in hunc locum est observatio. Expendenda verò sunt singula verba,

guæ valde funt emphatica. Non pro eis tantum hocest, dilectis meis Apostolis rogo, proquibus hactenus preces tibi obtuli. Wi TETWY respectum habet ad versic. o. Egorogo, ωξι ἀυτῶν, idest, ides, ides usurpatur. Sed insuper etiam rogo pro us, qui credituri sunt per sermonem apostolorum in me. Complutensis & alii Codd. antiqui legunt in præsenti al των ωιςευύντων, quo modo etiam Parisiensiumer. emplaria & Syriaca paraphrafis legunt. Sed probatiores Codices pro præsentis temporis participio aussevortar legunt participium futuri temporis ωις ευσόντων , fulfragante non folum editione. Latina, fed etiam Græcis ac Latinis Interpretibus plerisque omnibus, qui si non legerunt, intellexerunt tamen futurum. Observandum igitur 1. quod Christus non dicat, se pro omnibus omnino hominibus orare sive credant sive non credant, sed tantum pro credituris. Quamvis enim sit totius humani generis Redemtor ac totius mundi Salvator ratione meriti & acquisitionis, tamen soli verè credentes fructum redentionis percipiunt & salutis participes redduntur, unde ratione efficacie & applicationis credentium duntaxat est Salvator, Matth. 1. versic. 21. 1. Tim. 4. vers. 10. quæetiam causa est, quod in specialibus hisce precibus tantum pro credentibus orare voluerit. 2. Quodnon dieat, se orare pro illis, qui crediderunt, sedpro credituris. Augustin. tract. 109. in Johann. operoft quærit, an per verbum futuritemporis excludantur ab his precibus, qui jamtum per verbum Christi & Apostolorum credebant, cum preces hasce recitaret. Potest (inqvit) videri Jesus in bac omtione non oraffe pro quibusdam suis , nist diligenter scrutemurin eadem oratione verba ejus. Si enim pro eis prius oravit, qui cum illo tunc erant, postea verò etiam pro eis, quiper verbum eorum in illum fuerant credituri , potest dicinono. rasse pro illis, qui neque tunc erant cum illo, quando ssa dicebat, neque per verbum eorum postea, sed incum sive peripfos, five quomodolibet, tamen antè crediderant. Exempli loco adducit Nathanaëlem, Johann. 1. vers. 50. Josephum Arimathæum, Johann. 19. versic. 38. Mariam matrem Domini & alias religiosas fæminas Christi discipulas, Luc. 8. verl. 2, multitudinem, qua cum ramis palmarum ipsumut Messiam exceperat, Johann. 12. versic. 12. pueros in templo Holianna acclamantes, Matth. 21. ver-fic. 15. quingentos fratres, quibus post resurrectionem apparuit, 1. Corinth. 15. versic. 6. centum & viginti discipulos cum Apostolis post Christiascensionem in cœnaculo conjunctos, Actor i versic. 15. ac responsionis loco subjicit. Intelligendum eft, quod illi nondum in eum fic crediderint, quomodo in se credi ipse volebat & c. Nihil it aque melius credimus , quam post ejus resurrectionem impertito Spirita Sancto edoctis & confirmatis Apostolis, eisque in Ecclesia primitus, doctoribus constitutes per corum verbum sicalios credidisse, quemadmodum in Christum credi oportebat, hoc eft, ut fidem resurrectionis ejus tenerent. Ac per hoc G illos omnes, qui jam in cum credidiffe videbantur, ad corum numerum pertinuisse, pro quibus omvit duens: Non pro his autem rogo tantum sed & pro eis, qui credituri funt per verbum eorum in me. Dionysius eodem ferè modo respondet, Christum ideò tantum. pro credituris orare, quia fides Maria, Johanna, Mar-I the &c. in passione defecerit, ac postea per verbum side

respondent , Christum pro omnibus tam in præsenti credentibus quam in futuro credituris orasse , à majori autem parte denominationem objecti peti, Simplicissime respondetur, participium futuri temporis includere etiam tempus præsens, cum suturum juxta idiotisinum Hebræum quandoqve ponatur pro præsenti, Pfalm. 3. v. 7. Pfal. 22. v. 3. Pfal. 25. v. 1. Pf. 31. v. 6. &c. ac Scripturæ consvetudo sit, ut sepe differentiam aliqvam temporis usurpet, qvo permansionem quandam & durationem rei, qvam. narrat, in illa eadem temporis duratione fignificet. Exemplum manifestum, quod proprie hûc pertinet, extat 1. Tim. 1. v. 16. Ideo misericordiam. consecutus sum, ut in me primo oftenderet Jesus, omnem μακεοθυμίαν ad informationem των μελλόντων πις ευςυ, tam credentium quam crediturorum. 3. Quod simpliciter & sine exceptione dicat se ora re pro credituris. Non dicit rogo prohis, qui ex Judzisin mecredituri, ne qvis putet exclusos essenti eos, qui ex gentilibus ad Christum suere conversi. Matth. 15. v. 24. dicit , fe non effemiffum nifi adperditas oves domus Ifmel , hic verò dicit se rogare pro omnibus credituris, inter quos etiam sunt conversi exgentilibus. Ergo hæ Christi preces latius patent, quamChristi ministerium prædicationis in propria persona à Christo inter Judæos gestum. Non dicit rogo pro his, qui divitias suas propter confessionem Evangelii deserunt, ne quis putet exclusos esseeos, quifacultates suas extra persecutionis tempus quietè possident ac verè interim credunt, Non dicitrogo pro his, qui sanguine suum pro me profundunt, ne quis putet, pro solis Martyribus ipsum rogare. Non dicit rogo pro his, qui multos ad fide adducunt, ne quis putet pro solis doctoribus ipsum rogare, sed simpliciter dicit, rogo pro credituris. Jam verò per verbum Evangelii prædicatum, lectum, auditum, meditatum virtute Spiritus sancti omnes possunt credere, sive natura sint Judæi vel gentiles, five conditione vitæ fint pauperes, vel divites; five sintservi vel liberi; sive sint viri vel mulieres; sive sint docti, vel indocti; sive sint pueri vel senes. Neminem igitur absoluto qvodam odio ab his precibus excludit, nisiquis spontanea incredulitate seipsum excludat. 4. Quod non dicat, rogo prohis, qui per Apostolos vel per prædicationem Apostolorum credunt, sed dicit, rogo pro bis, qui persermonem Apostolorum sunt credituri, ne qvis putet, ipsum pro illis tantum rogare, qvos Apostoli viva voce converterunt. Quidam putant, Christum πρώτως hic orasse pro illis, qui Apostolos viva vo-ceprædicantes audiverunt, δευτέρως & consequentertantum pro illis, qui post Apostolorum ex his terris excessium ad sidem sunt conversi, sed Christus simpliciter dicit, se rogare pro illis, qui per sermo-nem Apostolorum, id est, per doctrinam Evangelii ab Apostolis prædicatam & in Scripturis postea ab ipsisredactam sunt credituri. Aqualiter ergo orat pro universis omnium temporum & locorum credentibus, sive Apostolos viva voce docentes audierint, sive per doctrinam Apostolorum in sacris literis comprehensam ad sidem perducti fue rint. Vocat enim Evangelium fermonem Apostolorum eo sensu, quo Paulus illud vocat suum Evangelium, Rom. 2. v. 16. ac David fonum Apostolorum, Psalm. 19. vers. 5. Rom. 10. v. 18. videlicet non ratione causa Harm, Tom, III, vel Gerhard. Contin. pars tert.

Apostolis commissum quasi iterum credere caperunt. Alii efficientis principalis, qvasi ab illis sit inventum & exipsis prædicatum & in Scripturas Nov. Testam. primitus fuit redactum. Iren. l. 3. adv. hæres. cap. 1. Non per alias dispositionem salutis nostra cognovimus, quam per eos, per quos Evangelium pervenit ad nos, quod quidem tunc præconiaverunt, postea verò per Dei volunta-tem in Stripturis nobis tmdiderunt fundamentnm & columnam sidei nostræ suturum. Atque ex hoc sundamento responderi potest ad quæstionem, an etiam Christus hic oraverit pro Apostolo Paulo, qui se non ab bominibus, neque per hominem, sed per Jesum Christum dicit effe factum Apostolum, Galat. 1. versic. 1. seque non ab homine Evangelium accepisse ac didicisse, sed per revelationem Jesu Christi versic. 12. Item an oraverit pro latrone in cruce, qui tunc credidit, qvando in ipsis doctoribus sides, quæ fuerat qualiscunque, defecit, Luc. 23. versic. 40. Movet hanc quastionem Augustin dicto loco & ad earn respondet hoc modo: Per verbum Apostolorum verbum sidei , quod predicaverunt inmundo, bic significatum esse credamus, dictum autem esse verbum eorum , quoniam ab ipsis est primitus ac pracipue pradicatum , jam enim ab ipfis pradicabatur in term, quando per revelationem Jesu Christi ver-bum corum Paulus accepit, unde & contulit cum eis Evangelium & dextras ei dederunt, quia in illo, quamvis non. per eos illi datum, tamen verbum suum quod jam prædicabant, & in quo fundati fuerant, invenerunt &c. Acper boc etiamille latro in sua side verbum corum habebat, quod eorum propterea dictum erat, quoniam pradicandum ad eorum officium primitus ac pracipue pertinebat. 5. Quod non simpliciter dicat, rogo pro his, qui credituri sunt, sed qui in me credituri sunt. Exprimit ergo proprium & adæqvatum fidei justificantis objectum, quod est Christus in officio suo Mediatorio, cujus beneficia in verbo Evangelii fides amplectitur, eademque sibi applicat. Docet insuper non quamlibet sidem esse justificantem & salvisicam., sed eam duntaxat, que in Christo verâ siducia recumbit, ipsique unice inhæret. Colligitur autem ex hoc loco, 1. Christum esse verum Deum, utpote omniscium, qui in luce divinæ suæ omniscientiæ omnes per verbum Apostolorum ex Judæis & gentibus ad finem usque mundi convertendos distincte & perfecte, ac si coram præsentes astarent, intuetur & pro illis orat. 2. Quantumbenignissimo huic Salvatori nostro debeamus, qui pro nobis nondum existentibus oravit ac pro nostra salute tam solicitus fuit, ut beneficia cœlestia non solum nobis promereretur, fed etiam per preces suas nobis ea applicaret. 3. Summamin. eo nobis proponi confolationem contra omnis generistentationes & in cordibus noffris orientes dubitationes, quod veracissimo ipsius Christi ore Apostolis in hisce precibus conjungimur ac eorundem&nostra salus uni quasi fasciculo includuntur. Si per verbum Evangelii in Christum credis, cerțus esse potes, quod Christus etiam pro te oraverit, qvodqve sis in numero electorum, qui perire non poterunt. Christus enim est liber ille vita, in quo electi ab æterno scripti, hic vitæ liber in precibus hisce Christi aperitur & manifeste conspicitur, inscriptos illi esse omnes, qvotqvot vera & perseverante side credunt. Si certus es, quod Christus hic prote oraverit, certus etiam esse potes, quod sis apud Deum in gratia, orante enim.

Ddddddd 3 Chri-

um

lu-ex-

e

ni-

ır,

e

ri-

it,

ta

ve

ıt,

9. li-

ut

a-

1.

7-

24

Christo Pater exaudit, Johann. 11. versic. 42. cum | 1. unitatis modum, ut omnes unum fine, sicut eu Paterin. hac exauditione gratia, justitia, donatio Spiritus sancti & vita æterna est conjuncta. Neque tamen. hoc trahendum est ad absolutum electionis decretum, contra quod Remonstrantes in Collat. Hagiens, pag. 435. sic disserunt. Christus nusquam oravit absolutam perseverantiam sidelium in side, imò judicamus contrà, si Deus tam absolutam & inevitabilem sidelium perseverantiam statuisset, positos suisse illos extra omne dese-tionis periculum, & Christum tam solicite non suisse oraturum, ut perfeverarent. 4. Quædain Apostolos habuisse propria, quædam verò cum Ecclessæ ministris & reliqvis sidelibus communia. Si nihil haberent proprium, Christus post fusas pro Apostolis preces non oraret peculiariter pro credentibus, 5. Electorum proprium adjunctum esse veram & perseverantem in Christum sidem, ac veram Ecclesiam non esse cœtum eorum, qui Ecclesiæ nomine glo-riantur atque interim doctrinam Apostolorum in scriptis ipsorum propositam repudiant & hæreseos damnant. Sed eorum, qui verbo ab Apostolis vivâ voce prædicato, postea Dei voluntate in Scripturas redacto fidem adhibent. 6. Ecclesiam alligari non ad decreta Conciliorum, vel pectoris Papalis fcrinium, vel dicta veterum Doctorum, fed ad fermonem Christi & Apostolorum, Joh. 8. v. 31. c. 10,27. Gal. 1,8. 7. Verbum Evangelii ab Apostolis prædicatum & in scriptis corum Ecclesiæ relictum esse falutare medium, perquod Deus fidem in cordi-bus hominum operatur, Rom. 1, 16. c. 10. v. 17. 1. Cor. 3, 5. Heb. 4,12. Opponendum hoc est illis, qui verbi ministerium contemnunt ac nil nisi Spiritum & verbum internum crepant. Fides est donum maxime spirituale & internum, & tamen Christus dicit per sermonem Apostolorum fidem accendi. 8. Quemlibet beneficia passione & morteChristi parta side in specie sibi applicare debere, cum fructus sacrificii Christi nullis nisi credentibus obtingat, Hoc ipsum docet Christus, quando precibus hisce lacrificii sui fructum credentibus applicat. 9. Veram fidem effe eam, quæ in Christi merito unicè recumbit & per sermonem Apostoloruma Spiritusancto excitatur. Gloriantur de fide Iudæi, Turcæ & omnes hæretici, sed ea demum vera & falvifica est fides, que est in Christum, & qvam do-Ctrina Apostolica virtute Spiritus sancti in cordibus efficit, per quam solam hujus orationis Christi participes reddimur.

2. Postquam Christus objectum suarum precum denominaverat, pro quibus scilicet precari velit, jam eorundem materiam subjungit, quid scilicet credituris per Apostolorum sermonem precetur. Duo verò sunt, quæ ipsis à Patre cœlesti dari petit. I. Gratiam in hac vita, ut omnes fint in Deo unum, i.e. ut fidei & caritatis unitate tanqvam membra unius corporis mystici, cujus caput est Christus, interse devincti per fidem Christo adhæreant, & per Spiritum caritatis fibi invicem serviant. 2. Gloriam in\_ futura vita, ut post exactum inhis terris vitæ suæ cursum transferantur in cœlum, ibique conspectu gloriæ Christi, in quem crediderunt, in æternum perfruantur. De priore beneficio agit eo modo, ut 1. illud denominet, 2. amplificet. Denominatio continetur in v. 21. Rogo pro credituris in me, ut omnes unum sint, sicut tu Pater in me & ego in te,ut & ipst in nobis unum fint, ut credat mundus, quod me miseris. In hac !

me & ego inte. De hoc unitatis modo superius in expositione v. 11. prolixè egimus, ibidemque ostendimus, Christum precari Apostolis & omnibus in. se credituris tum unitatem fidei & dostrina, quaratione vocula wa accipienda eidinos tum unitatem. caritatis & vitæ, qua ratione vocula ina accipienda τελικώς; nec petere quamvis unitatem, fed firings. lem, summam & artiffimam, constantem & indivulsam, fanctam & fincerum, ac tandem etiam ordinatam. Ibidem docuimus', qvomodo occurrendum sit Arianis, qui ex his verbis evincere voluerunt, in Patre S Filio non esse unitatem essentia, sed tantum voluntatis & concordia, que omnia hoc loco sunt repetenda, cum eandem unitatem (fervato tamen graduum distri-mine) omnibus in se credituris Christus preceur, quam Apostolis superius fuerat precatus. Quadam tamen peculiaria hic occurrunt, quæ breviter notabimus. Christus de Apostolis superius dixerat. Pater fandle, serva eos in nomine tuo, ut sint unum, sicut nos, hoc loco de reliquis fidelibus dicit, ut omnesunumfine , ficuttu Pater inme & ego inte , ut & ipfimnobis unum sint. Hoc pii veteres singulari consilio factum statuunt, ut unitas piorum spiritualis, qua non folum cumDeo fed etiam inter fe invicem per Spiritus communicationem unum fiunt, abunitate essentiali, qvæ in Patre & Filio est per naturaidentitatem diftingvatur. Athanaf. orat. 4. contra Arian. Non eft dictum ut fint in te unum , ficut ego in teunum sum, sed fint unum in nobis, sicut ego in te & tu inme, ut ostenderetur, quod Pater & Filius sint unum per naturam, nostra autem unio sit per gratiam. Ambros. lib. 4. deside c. z. Considera, quod non dixit Christus: Tu in nobis & nos inte, sed tu in me & ego inte, ut se à creaturis separaret, & addidit, & illi in nobis, ut etiam hic fuam putentram & Patris à nobis secerneret, ut quod nos in Patre & Filio unum sumus, non natura videatur effe sed gratie; quod autem Filius & Pater unum funt , non boc Filius accepiffes per gratiam , sed naturaliter ut Filius possidere credatu. August: tract. 110. in Joh. Diëgenter advertendumest, non dixisse Dominum, ut omnes unum simus, sedut omnes unum fint , sicut tu Pater in me S ego in te , subintelligium, unum sumus, quod apertius dicitur postea, quia S prius dixerat de discipulis, qui cum illo erant, ut sint unum sicut & nos. Quamobrem ita est Pater in Filio & Filius in Patre, ut unum sint, quia unius substantia sunt. Nos verò esse quidem in eis possumus, unum tamen cum eis esse non possumus, quia unius substantia nos & ipsinon sumus, in quantum Filius cum Patre Deus est. Nam in quantum bomo est, ejusdem substantia est, cujus 5 nos sumus. Sed nune illud porius voluit commendare, quod alio loco air : Ego & Pater unum fumus, ubi eandem Patris & suam significavit esse naturam. Acpet hoc S cum in nobis sunt Pater & Filius , vel etiam Spiritus fanctus, non debemus putare, cos unius nobiscum effenature. Sicitade sunt innobis velnos in illis, ut illi unum sut in natura sua, nos unum in nostra. Sunt quippe ipsi in nobis, tanquam Deus in templo suo, sumus autem nos in illo, tanquam creatura in creatore fuo. Nimirum Christo propositum fuit utrumg; docere, tum qvalemunitatem credentibus precetur, videlicet spiritualem& divinam, quæ estex Deo & in Deo & ad Deumunice dirigitur, quæ consistit in communione unius Spiritus, que fideles per Spiritum fanctum Christo &per Christum etiam Patri conjungit, quacre-dentes fiunt unum corpus mysticum, Christo capiti suo incorporati & ranqvam membra inter le prioris beneficii denominatione explicat Christus invicem unum quodammodo facti; tum quodunitas illa credentium, arctissima licet sit ac suo senodo divina, tamen à Patris & Filii unitate toto genere sit distincta, ideò cum dixisset, utomnes unum sint, sicue tu Pater in me & ego in te, statim subjicit, nu dipfi in nobis unum fint, id est, in Deo per Spiritum, fidem & caritatem, ficut nos unum sumus in nobis per numero candem divinæ essentiæ unitatem. Dionys. in h. l. Us fint in nobis unum non per consubstantialitatemut ego S tu, fed per caritatem S gratiam, S ut mediauniuntur in fine: Tu es in me, ut in naturali imagine, in cariffino & unico filio , in Verbo tuo tibi confubstantiali, aquali & coaterno. Et ego inte , in sinu tuo , in corde paterno, insuper splendidissimo fonte & c. Quidam προσδιορισμο innobis exponunt nostro exemplo, sicut hæc phrafis usurpatur, 1. Corinth. 4. versic. 6. ut innobis, id est, nostro exemplo discatis adversus alterum non inflari , in quam sententiam etiam Athanasius orat. 4. Contra Arianos propendet, quæ robur accipere potestex eo, qvod Christus hoc loco dicit, ut sine unum innobis, cum superius dixisset, ut sint unum sicut nos, v. 1 :. Quidam innobis volunt esseidem, qvod per nos, virtute nostra, per nostram gratiam, quia sua virtute ad spiritualem illam uni-tatem aspirare non possunt, Ps. 18,30. In te aggrediar exercicum, id est, per tuam virtutem. Pf. 44,6. In te inimicos nostros ventilabimus cornu. August. tract. 110. in Joh. Jdeo addidit, quod dixit in nobis, ut quod unum efficimur sidelissima caritate gratia Deinoverimus tribuendumessenon nobis, sicut Apostolus, cum dixisset, fuistis ali-quando tenebre, nunc aute lux, ne sibi hoc tribuerent, adjecir in Domino. Quidam volunt Christu rationem petitionis suæ afferre à Dei unitate. Quia nos unu sumus, ideò etiam ipsi debent inter se esse unum. Hæcrecte quidem dicuntur, interim Christus præcipue hoc intendit, ut doceat, qualem unitatem fidelibus precetur, videlicet qua non solum inter se per veram animorum conjunctionem fint uniti, sed qua etiam in Deo unum sint, idem cum Deo & in Deo sentientes; per fidem ipsi Deo uniti & in iplomanentes, 1. Johann. 1. vers. 3. cap. 4. v. 13. ut unum sint in una & vera veri Dei agnitione, in una doctrina, fide & confessione, ut caritas & con-cordia, qua inter se invicem devinciuntur ex sidei unitate & veritate originem trahat, ut fint unus cumDeoSpiritus per gratiæ participationem &Spiritus fancti inhabitationem, r. Cor. 6, 17. &c. unde Hilarius lib. 8. de Trinit. dicit, per hæc verba posteriora, ut & ipsi in nobis unum sint, profectum fieri unitatis. Sic ergo Christus se & Patrem proponit non solum in spiritualis unitatis exemplum (cum juxta Nazianzenum unitatis bonum à Trinitate originemtrabat, cujus nibil tam proprium est quam unitas na-ture & voluntatis consensio) sed etiamobjectum, ac ut sano sensu ita loqvi liceat terminum ένοποιον, cum pios non soluminter se invicem per mutuam cari-tatem, sed etiam in Patre & se Filio sidei ac Spiritus unitate unum fieri velit. Nec tamen dicit, ut fint unum nobiscum, sed unum in nobis, cum Deus & homo non ita conveniant in aliqvo uno, ut illud utrisque sit essentialiter commune, sed Deus sui iplius communicatione & inhabitatione gratiofâ nos sibi unit vel quod idem est, Spiritus sanctus est unitas illa, qua unum in Deo efficimur. Nec dicit, ut unus eorum sit in altero, sicut tu Paterin me & ego in te, sed ut fint unum in nobis, quia ad essentialem illam Eszwonow & onogoiav, quæ hac phrasi omnes, mundus est credens. Neque enim alii sunt qui u-exprimitur, quod Pater sit in Filio & Filius in Patre, num erant, & alius est mundus proprerea crediturus, quia Harm. Tom. III. vel Gerhard. Contin. pars tert.

Dddddd 4 illi Harm. Tom. III. vel Gerhard. Contin. pars tert.

credentes assurgere non possunt, sed ita sunt in. Deo unum, ut tamen non fint ipse Deus, quia itafunt in Deo unum, ut consentiant in doctrina & fide, quæ est de Deo & erga Deum, atq; uno Spiritu regantur. Chrysoft. homil. 81. in Joh. Quidest in nobis, infide in nos. De to wos spiritualis illius piorum in Deo unitatis in vitæ hujus infirmitate pluribus disserere non possumus, sed mysterium hoc reverenter adoramus & unitatis hujus participes fieri optamus. Quæ verò doctrinæ, consolationes & exhortationes ex spirituali illa unitate peti possint, superius suit expositum, hoc loco illud duntaxat monemus, 1. Quod Christus non solum pro Apostolorum unitate in vers. 11. sed etiam pro omnium verè fidelium unitate hoc loco precari voluerit, eo ipso ostendens, non ab Apostolis solum & aliis Ecclesia doctoribus, sed etiam ab omnibus verè piis & sidelibus spiritualem illam unitatem requiri, ut fint unum in doctrina & fide, ut ex omnibus populis una Ecclesia colligatur, quæ sit unum corpus mylticum, ut fint unum per caritatem, inuno Spiritu & uno pietatis studio, ut ad Ecclesia & proximi utilitatem dona à Deo accepta finguli conferant: Sint unum, credant unum, fateantur & unum, inque Deo sit mens una, sit unus amor. 2. Quod Christus spiritualem illam sidelium unitatem non solum requirat, sed etjam media ejus benignissimè ipsis suppeditet. Ut enim cum ipso uniamur, accepit à nobis carnem nostram & vicisim in sacra cœna exhibet nobis suum corpus & languinem. Ut autem. cum Deo Patre uniamur, donat nobis Spiritum sanctum, per quem divine nature confortes efficimur, 2. Pet. 1. v. 4. 1. Joh. 4. v. 13. &c. 3. Quod funda-mentum & meritum spiritualis illius unitatis sit Christus Mediator, unde Christus h. l. oratutomnes sint unum sicue tu Pater in me Gego in te, ut Gipsi in nobis unum sint, meo scilicet, utpote Mediatoris constituti beneficio & merito, qui ut verus Deus tecum unum sum &ut verus homo cum ipsis unum fieri volui, ut etiam ipfi in nobis unum fieri possent. Per sidem conjungimur Christo, per Christum Patri mediante essicaci Spiritus sancti operatione. Deus Pater est quasi radix. Christus Mediator est quasi stipes. Spiritus sanctus est qualifuccus vivificus, credentes sunt rami per sidem vivificum succum attrahentes, bona opera-funt fidei & Spiritus fructus. 4. Qvòd verus Chri-ftianismus, definiente ipsomet Christo, duabus hisce partibus absolvatur, ut simus unum cum Deo per sidem & cum proximo per caritatem. Ignat. Ep.7.
το ολου η πίσις η είς του θεου η άγαπη προς το ομοφυλλου. 5. Qvòd duo sint præcipua Ecclesiæ καιμήλια arden-tissimis hisce Christi precibus qvasi Testamentarià dispositione ei qu'am diligentissime commendata, videl. ¿ obodo gía & o porora, doctrina colettis puritas & salutaris concordiæ tranqvillitas, qvarum una sine altera conservari non potest, Zach. 8, 19. Utramqve igitur nobis patiamur esse comendatissimam, si genuini Christi discipuli esse & haberi cupimus.

2. Unitatis finemveleventu, ut credat mundus, quod tu me miseris. I. August. Satuit ex v. præced. 2000 nouve repetendum esse verbu rogo, cumipse mundus ad unitatem illa pertineat, per quam mundum ad fide perduci Christus hic rogat. Quidest, inqvit tract. 110. in Joh. ut omnes unum sine, ut mundus credat ? Ipsi quippe

illi unum erunt, cum proculdubio de his dicat, ut omnes unum sint, de quibus dixerat, non pro his tantum rogo, sed & pro eis qui credituri sunt per verbum eorum in me, continuò lubjungens, ut omnes unum fint. Isti autem omnes quidest, nisimundus, non hostilis utique, sed sidelis. Nam ecce qui dixent, non pro mundo rogo, pro mundo rogat, ut credat. Quoniam est mundus, de quo scriptum est, ne cum boe mundo damnemur, pro isto mundo non rogat , neque enim quò sic prædestinatus , ignorat. Et est mundus, de quo scriptum est. Non enim venit Filius hominis, ut judic t mundum, sed ut salvetur mundus per ipfum, unde & Apostolus, Deus, inquit, erat in Christo mundum reconcilians sibi. Pro isto mundo rogat , dicens, ut mundus credat, quia tu me missti. Per banc e-nim sidem mundus reconciliatur Deo, cum credit in Christum, qui missus est à Deo. Quomodo ergo intellecturi sumus, quodait, ut & ipsi in nobis unum sint, ut credat mundus Sc. nift quia non in co causam posuit, ut credat mundus, quia illi unum sunt, tanqvam ideo credat, quod eos esse unum, videt, cum ipse mundus sint omnes, qui credendo unum funt? Sed orando dixit, ut mundus credat, sicut or ando dixit, ut omnes unum fiant. Orando dixit, ut & ipsi in nobis unum fint. Hoc est enim, omnes unum sint, quod eft, mundus credat, quoniam credendo unum fiunt. Denique si verbum quodait, rogo, tertiò subaudiamus, velpotius quod plenius siat, ubique ponamus, erit bujus expositio sententia manifestior. Rogo ut omnes unum sint, sicut tu Pater in me & ego in te ; rogo ut & ipsi in nobis unum sint; rogo ut mundus credat, quia tu me missifi. Sed verbum rogo denuò repetere perquam durum videtur & à simplicitate textus quodammo-do discedere. 2. Qui dam ergo nomine mundi intelliguntitidem verè credentes in mundo & electos de mundo, sed negant necessarium esse, ut verbum rogo ex præcedentibus repetatur. Quanquam enim mundus credens sit de numero eorum, pro quibus Christus orat, ut sint unum, non tamen omnes eodem simul tempore erant credituri, sed quibusdam credentibus alii eorum fide & unitate permoti ex infidelitate ad fidem erant perducendi. Sic ergo nomen mundi อบเรมช่องเหมือ pro electis è mundo acciperetur ac sensus foret. Oro, ut credituri in me unum sint, ut mundus credat, quod eu me meseris, id est, ut mundi desideriis adhuc immersi exemplo aliorum sidelium ad falutarem mei cognitionem perveniant, & ad me tanqvam verum Messiam convertantur, ut jamdum credentes hac unitate confirmentur, me esse verum & unigenitum tuum Filium & Salvatorem in mundum à te missum & qui non credunt, per eandem ad fidem alliciantur ac falventur. Athanas. orat. 4. contra Arian. p. 269. Mundus videns istos confummatos Deoque plenos plane crediturus est, quod tu me miseris & quod ego illino profettus sim. Unde enimillis persettio obtingeret, nisego qui Verbum tuum. sum, istud corpus assumssiffem, homoque factus essem? Sed non potest aliquis ex Scriptura locus afferri, in quo nomen mundi pro solis electis & verè credentimes essentiativa esse tibus accipiatur, sed vel in genere totum genus humanum, vel in specie solos reprobos & incre-dulos denotat. Calviniani quidem hunc ipsum locum proferunt, ut evincant, nomen mundi pro folis electis usurpari, cui hypothesi innitentes dicta Scripturæ, quæ Christum pro totius mundi peccatis mortuum esse testantur, sic detorquent, quod Christus pro solis electis sit mortuus. Sed hoc est

το co αρχη λαμβάνειν, ac præter alia argumenta paulò post afferenda opponimus ipsis primipiliipsorum Calvini autoritatem, qui in hunc locum sic commentatur. Quidam exponunt electos, qui tum adbuc erant dispersi, sed quia toto boc capite mundinomen proreprobis accipitur, magis in diversam sententiam meli-no. Ex quibus Calvini verbis colligimus novum contra illam sententiam argumentum. Nonest verisimile, Christum mundi vocabulo inalia significatione hîc uti voluisse, quam in qva eo ususestin toto hoc valedictorio sermone & in hacipsaoratione. Jam verò ubique eo denotat vel in fecie reprobos & incredulos, Evangelium repudiantes & ejus confessores odio habentes, Johann 14 versic. 17. 19. 30. cap. 15. versic. 18. & 19. cap. 16. versic. 11. & 20. cap. 17. versic. 9. 14. 16. vel in genere totum genus humanum, Johann. 14. verl. 31. cap. 16. verf. 8. cap. 17. verf. 18. (qvod pro mundi opificio hoc nomen accipitur, Johann. 17. vers. 5. & 15. non est hujus loci) nuspiam verò per illud solos electos designat. Ergo nec hoc loco per mundi vocabulum soli electi intelliguntur. · Quia Christus paulò post mundum à verècredentibus & verè credentes à mundo disertis verbis separat, qvando dicit vers. 25. Pater juste, mundus te non cognovit, ego autem cognovite, & hi cognoverum, quod tu me miseris; & qvia credendi verbum in versic. 23. seq. exponitur per to ywwo new, exec qvidam colligunt, qvod hoc loco per Tò credere non intelli-gatur vera & viva fides in fiduciali Christiapprehensione consistens, sed qualiscung; tantum notitia Historica ex conscientiæ convictione orta. (Vera fides includit quidem notitiam versic. 8. sednuda notitianon absolvit veram & vivam fidem.) Existimant igitur, mundi nomine hie intelligitantummodò reprobos, qui ex fidelium unitate in conscientia convincuntur, Christum esse divina autoritate in mundum missum ac Spiritu & virtute suaoperari in credentibus unà cum constantia in sidei professione mutuam pacem & concordiam, qua ratione particula wa non tam finem quam consecutonem denotaret, acsermo esset non de vera & viva fide, qvæ justitiam & salutemæternamsecumaffert, sed de tali side, quâ etiam Dæmones credunt convicti evidentia veritatis, Luc. 4, 34. Marc 1, 34. Jac. 2. v. 19. de qua Augustinus lib. de sid & operibus cap. 16. dicit ; sides Damonum non openius per dilectionem sed exprimitur per timorem. Sic ergo foret sensus. Oro ut credentes sint unum, ita siet, ut reprobi etiam inviti cogantur in me divinammajestatem agnoscere ac fateri me non esse seductorem sed doctorem à Deo missum, sicut olim Magi Ægyptii dicebant, Digieus Dei est bic, Ex. 8, 19. ac Nicodemus de Collegis suis dicebat. Scienus, quod à Deo venisti doctor, Joh. 3. v. 2. quamvis neutri vera & viva fide præditi essent. Hanc expositionem non repudiamus, interim 4. Textui convenientio rem judicamus eam, qua mundi nomen generaliter usurpatur pro toto genere bumano credentes &incredulos, electos & reprobos ambitu suo complectente. Exponit enim Christus finem & fructum spiritualis illius, quam fidelibus precatur, unitatis. Rogo pro credituris in me per sermonem Apoltolorum ut unum sint , ut omnes credant , qvod sim promissus Messias ad hoc missus , ut Evangelium prædicem & pro peccatis hominum fa-

tisfaciam, ut coram toto mundo manifestum fiat, | me divinà autoritate missum esse, non autem proprio arbitrio venisse. Probatur hæc interpretatio LExperbis rextus. Fides enim illa, que mundo tribuitur, sic describitur, qvod credere debeat Christum esse à Patre missum, & m vers. 23. qvod cognoscere debeat, non solum Christum esse à Patre missum, sed etiam credentes diligere, sicut Chriftum dilexerit. At hac est descriptio generalis pro ratione diversorum subjectorum competens rum verè fidelibus, ut apparet ex v. 8. ubi vera Apostolorum fides eodem ferè modo describitur, tum hypocritis, qui Historicam tantum sidem habent, unde cum Christus in v. 20. verè credentes sic descripsisset, rogo pro credituris inme, hic simpliciter dicit, ut mundus credat, qued me miferis, non autem ut in me credat. 2. Ex locis parallelis, Joh. 13. V. 35. cum Christus ad caritatem mutuam Apostolos diligenter fuillet exhortatus, subjecit. In hoc cogno cent omnes , quod discipuli mei sieis , si dilectionem invicem babueritis, qui locus huic nostro est plane parallelus. Ut enim ex fidelium caritate omnes cognoscunt cognoscere certe debent & possunt, ipsos esse genuinos Christi discipulos: sic ex eorundem unitate omnes cognoscunt, cognoscere certè debent & possunt, Christum esse à Deo missum, cujus Spiritu in unum corpus mysticum uniantur. Joh. 14.v.31. dicit Christus, se ideo sponte in locum passioni destinatum sese conferre, ut mundus cognoscat, quodPatrem diligat & sic faciat, quemadmodum Pater sibi in mandatis dederit, id est, ut omnibus publice manifestum fiat, qvod ex sancta erga Patrem obedientia & dilectione passioni & morti spontè sese subjiciat. Eodemsensu etiam hoc loco dicit, se sidelibo suis ideo unitatem precari, ut mundus cognoscat, qvod sit à Patre missus, id est, ut coram toto mundo omnibushoc manifestum fiat. Sic Petrus 1. Epist. 2, 12. fideles hortatur , ut sanctam inter gentes conversationem ducant , ut obtrectatores ea permoti Deum glorificent in die visitationis. Quidam per diem visitationis intelligunt visitationem gratiæ per verbum, ut sit sensus, agnoscent se vobis injurià detraxisse, quando Deus ipforum mentes & corda illuminabit, ut agnofcant veritatem, Luc. 1,68. cap. 19,44. Sed per diem visita-tionis potest etiam haud absurde intelligi dies novissimus, in qvo Rex cœlestis visitationem hospitu ad nuptias spirituales invitatorum instituet, Matth. 22,11. tunc obtrectatores piorumDeum glorificabunt laudem justitiæ ei tribuentes, qui propter pertinacem Evangelii contemtum ipsos damnet, cum vel ex ipsa fidelium conversione agnoscere potuissent ac debuissent, Christianam religionem esse certæ & immotæ veritatis. Visitatio enim sæpiùs pro justitia punitionis accipitur, Es. 10, 3. c. 8. V. 12. 3. Ex scopo. Christiscopus est per has preces à Patre cœlesti obtinere, ut veritas & lux doctrinæ Evangelicæ ad finem usque mundi in Ecclesia conservetur ac per eam perpetuo ex genere humano Ecclesia Deo colligatur, ut multi cœlestem hanc veritatem agnoscant, side amplectantur & salventur. Stapul. in h. l. Si hoc Evangelium audiendo credere posset mundus, illa verbanon esse hominum, sed inveritate esse verba missi & à Deo quidem missi & per Filium Dei sibi annunciata, non effet amplius mundus, sed calum, non am plius caro, sed Spiritus, non ampiius tenebra, sed lumen, & nihilex mundo transiret ad divulsionem & separationem à

Deo , sed totus ad divinitatis confortium & unitionem cum Deo transiret. 4. Ex complemento. De credentibus in primitiva Ecclesia Apostolica dicitur, quod cum unanimiter perseverarent in doctrina Apostolorum & sanctam inter se unitatem colerent, gratiam apudomnem plebem babuerint, Act. 2,42.46. & 47. cap. 4. V. 32. & 33. quodque populas eos magnificaverit ac credentium numerus quotidie auctus fuerit, c.5. V. 12. 13. & 14. quinimò qvod ipsis etiam hostibus credentium unitas timorem quendam incusserit, quò minus eis mali quid inferrent. Act. 2. v. 43. cap. 5. v. 11. Differt hac interpretatio à prioribus, qvod non repetit verbum rogo, ut prima; nec mundi nomen accipit pro solis electis, ut altera; nec pro solis reprobis, ut tertia, sed in genere pro omnibus, qui credentes in Christum fidei & caritatis vinculo invicem unitos & conjunctos vident, quâ fidelium unitate quidam permoventur, ut honestius de religione Christiana sentiant, veram ex verbo Evangelii fidem concipiant, in ea perseverent & salventur, quidam eâdem permoti verè credere incipiunt, sed postea iterum desiciunt; quidam consci-entia testimonio convicti credunt Christum esse à Deo missum, sed fide tantum Historica sine cordis fiducia in ipsum recumbente & per dilectionem sese exerente, ex qvibus primi tantum ordinis homines ad electos, lecundi & tertii ordinis ad reprobos pertinent. Colligitur autem ex hoc loco efficax ratio, qvæad fidei & vitæ unitatem colendam. nos excitare debet, videlicet ut alios unitate & concordia nostra ad sidemalliciamus & gloriam. Christiin toto mundo propagemus. Contrà verò à dissensionibus & dissidiis efficaciter nos revocare potest ac debet, si cogitemus, quod per ea cursui Evangelii impedimentum objiciatur, ac gloria Christi obscuretur, imò causa præbeatur, ut propter nos nomen Christi & sanctum ejus Evangelium à mundo blasphemetur. Chrysost. hom. 81. in Johann. Et quomodo binc erant credituri? quia pacis est Deus, inquit. Si ergo que ex bis didicerunt, servaverunt, à discipulis Magistrum auditores intelligent ; si dissentient, non invenient Dei pacis esse discipulos. Sinon ero pacificus, ate missum non confitebuntur.

2. Amplificatio prioris hujus beneficii, quod Christus credituris precatur, spiritualis scilicet unitatis, absolvitur duobus membris 1. cause efficientis expositione. 2, cause finalis veleventus repetitione. Expositio causæ efficientis continetur in his verbis: Et ego gloriam quam dedistimihi, dodicis, ut sint unum, sicut & nos unum sumus. Ego in eis & tuin me, ut sint consummati in unum. De connexione non potest judicium fieri, nisi prius explicetur, quid per gloriam, quam à Pa-tre acceptam credentibus se dedisse Christus asserit, intelligendum veniat. 1. Augustinus tract. 110 in Joh. intelligit de gloria immortalitatis, quam Christus Apostolis & omnibus in vera fide perseverantibus in vita æterna daturus est, ut præteritum phrasi Hebræa pro futuro positum accipiatur. Quam claritacem, inqvit, dedit illis nist immortalitatem, quam natura bumana in illo fuerat acceptura? Namnec ipse adhuc accepent eam, sedmore suo propter immobilitatem prædestinationis præteriti temporis verbis futura significat, quod nunc clarificandus, hoc est, susci-tandus à Patre & ipse sit nos ad eam claritatem suscitaturus in sinc. In eandem sententiam propender Stapulensis in hunc locum. Quod dieit,

dedi eis, certitudinem jam habet facti, imò ab aterno definiti ac determinati. Sed si revelationem illius claritatis ac gloria spectes, futuri quo adnos, non quo ad Deum, (Deo enim omnia prasentia, Gut jam sasta) intelligentiam. Consirmari posset hæc expositio ex omnibusillis dictis, in quibus credentes dicuntur à Christo in. vita æterna gloriam animæ & corporis accepturi. Rom. 5. v. 2. cap. 8. v. 18. 2. Cor. 4. v. 17. Col. 3. v.4. 2. Tim. 2. v. 10. 1. Pet. 5. v. 1. &c. uti etiam exeo, qvod Christus paulò post addit, ut sint confummati m unum. Jam verò illa unitatis spiritualis consummatio in vita æterna demum sequetur. Juxta hanc hypothesin proponeretur in his verbis argumentum petitionis à fine. Ut credentes aliqvando gloriæ cœlestis meo merito parandæ pos-sint sieri participes, necesse est, ut in hac vita sint unum unitate fidei & caritatis inter se conjuncti. Promereboripsis mea passione & morte cœlestem gloriam, ut sint unius ejusdemque gloria in cœle-ti beatitudine pro suo modulo nobiscum participes, ideò æqvum est, ut me pro illis rogantem pa-ternè exaudias, inq; eis hoc efficias, ut unum sint, ficut & nos unum fumus ratione essentiæ & communisgloriæ. Præbet hæc expositio utilem doctri-nam, qvod verè credentibus de futura cælestis regni gloria libi promissa non sit dubitandum, cum. Christo preciosissimo suo merito eamacquisiverit, ac propter certitudinem verbis præsentis temporis de ea loquatur. Sed Christus adhuc versatur in petitione beneficii in hac vita credentibus conferendi, gloriam futuræ vitæ in v. 24. demum credentibus dari petit. Nec satis commodè dici potest, Christumideò credentibus daturum in vita æterna gloriam immortalitatis, ut in hac vita fint unum ratione spiritualis unitatis, sed contrà potius credentes per fidei & caritatis unitatem in hac vita invicem conjungit, ut cœlestis gloriæ in futura vitaipsos aliquando participes faciat. Quod si ergo no-men gloria de futura vitæ cœlestis gloria accipere qvis velit, satius foret, de promissione & spe illius gloriæ verba Christiaccipere hoc sensu. Dedi illis gloriam immortalitatis in spe & promissione, daturus etiam re ipsa suo tempore, ut magnitudine illius promissionispermoti unitatem in terris colant, si ad unius gloria confortium in cœlis aspirare velint, Eph. 4. vers. 3. Soliciti sitis servare unitatem Spiritus in vinculo pacis. v. 4. sicut & vocati estis in una spe vo-cationis vestra. 2. Quidam intelligunt de gloria mediatoris Christi propria, quod Pater in æterno suo consilio ipsum solum Mediatorem constituerit, qvisolus potuerit pro peccatis totius humani generis fatisfacere, hostiam Patri gratam offerre, bona per lapfum amissa hominibus reparare &c. Hancglo-riam Christus dicitur credentibus dedisse, id est, in Evangelio patefecisse, ut scirent solius Christi justitia & merito coram Dei judicio se consistere posse, de quo verè gloriari possunt, Jer. 9. v. 23.
1. Cor. 1. v. 31. cùm alias egeant gloria Dei. Posset huic expositioni accommodari, qvod superius in. expositione v. 11. monuimus, Christum ideo Mediatorem generis humani constitutum & in mundum à Patre missum esse, ut ad unitatem, sive ut Apostolus loqvitur, Eph. 1. vers. 10. ad unum caput oinniareduceret. Sed verbum dandi pro manifestatio-ne usurpatum vixoccurret. Quando Christus in v. 8. & 14. pro manifestatione eo utitur, diserte addit nomen ρημάτων, ac λόγε. 3. Quidam intelligunt accommodari, qvod Spiritus fanctus Christo

de gloria ministerii Evangelici. Tradidi ipsis munus do. cendi Evangelium, ad qvod prædicandum atein mundum missus sum Huic expositioni accossoda. ri posset, quod Christus dicit in v. 8. Verba qua dedisti mibi, dedi eis, acv. 18. sicut tu me misist in mundum, ita S ego misi eos in mundum quodque ministerio Evangelii in Nov. T. tribuitur gloria. 2. Cor. 3. v. 8.& feq. ac Apostoli Ecclesiarum vocantur Christigloria, c. 8. v. 23. SedChristus in genere pro omnibus per verbum Apostolorum in se credituris orat, jam verò non omnes credentes ministerio docendi funguntur. 4. Quidam intelligunt de gloria edendi miracula. Non solum dedi ipsis ministerium docendi Evangelium, sed etiam potestatem & virtutem ipsis dedi divinis miraculis veritatem dostrina confirmandi, Marc. 16. v. 17. Luc. 9. v. 1. &c. In hanc sententiam ex nostris abit Brentius, quaconfirmari posser ex eo, qvod Christus per miracula & in miraculis gloriam fuam manifestaffe dicitur, Joh. 2. V. 11. quodq; eo fine potestatem miracula edendi Christus dederit Apostolis, ut homines illis excitati credant &per fidem unum Ecclefiæ corpus mysticumfiant. Sed potestas edendi miraculane qvidem omnibus Ecclesiæ ministris competit, tantum abest, ut omnibus in Christum vere credentibus competat, cum tamen Christus pro illis in genere hic oret. 5. Quidam intelligunt de gloria divine illumi nationis ac sapientia. Non solum dedi eis verbum Evangelii ex sinu tuo prolatum, quod est veralux& claritas, sed etiam mentes eorum interius illuminavi, ut te salutariter cognoscant. Ad hanc expositionem accomodari posset vaticinium, Es. cap.60. v. 1. Surge illuminare Jerusalem, quia venit lumentuum & gloria Domini, super teorta est. 6. Quidam exponunt de gloria divine imaginis per Christum, quiest substantialis Dei imago, in credentibus reparata... Christus enim non tantum, quatenus est aternus & unigenirus Dei Filius, est essentialis imago Patris, sed etiam humanæipsius naturæ, quam nobiscum communem habet , insculpta est paternæ gloriæ viva effigies, ut membra corporis sui mystici in eam transformet. Huic interpretationi accommodari posset dictum Apostolicum, 2. Cor. 3. v. 18. nos omnes retecta facie gloriam Domini intuendo in eandem imaginem transformamur à gloria in gloriam, quodque in restitutione divinæ imaginis consistat beatissima illa ανακεφαλαίωσις, per qvam omniaiterum in unum redacta, Eph. 1. v. 10. 7. Nyssenus in dictum Apostoli. Tunc Filius subjicietur Patripag. 111. pergloriam intelligit Spiritum sanctum, Gloriam (inqvit) bic eum dicere opinor Spiritum sanctum, quem per afflatum dedit discipulis. Fieri enim non potest, ut abter, qui dissident ab invicem, uniantur, nisi per unimtem Spiritus coalescant. Si quis enim Spiritum Christinon. habet, hic non est eius. Spiritus autem gloria est, quemadmodum in alio loco ad Patrem dicit. Glorifica me gloria, quam habebam ab initio apud te antequammundus effet. Deus enim Verbum, qui ante mundum gloriam Patris babebat, quandoquideminextremis diebus carofactus est, atque oportebat etiam carnem per contemperationem cum Verboillud fieri quodest Verbum, & id sit accipiendoillud quod ante mundum Verbum habebat, id autement Spiritus sanctus, nihil enim aliud ante secula fuit praterquam Pater & Filius & Spiritus sanctus, ideirco etiam hie dieit, Gloriam, quam dedisti mibi, dedi eis, ut per eam mecum 5 per me tecum uniti sint. Posset huc

tus, Joh. 3. v. 34. ac per & propter Christum credentibus datus, vocetur Spiritus gloria 1. Pet. 4, 14. ac Spiritus unitatis & caritatis, 2. Tim. 1, 7. 8. Quidam per claritatem intelligunt filiationem, quams Christus ut Deus per æternam generationem, ut homo in personali unione à Patre accepit, eamque credentibus postea dedit, qvando porestatem ipsis dedie filios Dei fieri, Joh. I. V. 12. Huic expositioni accomodari possunt sequentia. Eo enim fineChristus credentibus dedit gloriam jo 9 soias, ut le mutuo instar fratrum ament & quidem amore ardentissimo, qualis est inter Patrem & ipsum, & ex beneficio 40 9 erías per Christum credentibus collato intelligitur, Christum esse naturalem & unigenitum Dei Filium. Discrimen tamen est inter Christi & credentium gloriam filiationis ipsio respectu. Christus ut Deus hanc gloriam à natura habet, ut sit Filius Dei unigenitus, ut homo eam habet ab unione personali divinæ & humanæ naturæ, sed credentes hanc gloriam habent ex Deigratia, ut fint filii ado-pivi, in Christo & propter Christum in filios adoptati. 9. Quidam per claritatem à Christo credentibus datam intelligunt gloriam communionis Eucharisticæ. Claritas hec, inqvinnt, est divinitas Filii, quam ut bomo dicit se accepisseper unionem hypostaticam, hanc divinitatem carni sua unitam Christus dedit nobis in Sacramento, quodjam instituerat, quo sideles maxime uniuntur inter se & in Deo non solum quantum ad unionem spiritualem (ed etiam corporalem. Illam unitatem, que fit per Sacramentum Eucharistia, jamdum dederat, petit ergo etiamunitatem Spiritus ipsis dari. Huc accommodari posset, qvod sinis Eucharistiæ institutæ haud postremus sit nostra cum Christo conjunctio & caritatis fraternæ confirmatio, 1. Cor. 10. v. 16.17. &c. 10. Quidam per hanc gloriam intelligunt dilectionem, qua Christus à Patre dilectus est ante mundi constitutionem, quaque in Christo & propter Christum electi ante constitutionem mundi à Patre funt dilecti. Eph. 1. v. 4. cui sententiæ sirmandæ infervire posset, quod Christus statim subjungitin. v.13.ut cognoscat mundus, quod tu me missiti & dilexisti eos, seut me dilexisti. 11. Quidam intelligunt nomine claritatis generaliter accepto omnia bona, quæ in Christo & propter Cyristum credentibus à Patre cœlesti donantur, non solum in hac, sed etiam in sutura vita. Quod enim in Psal. 68. v. 19. Christus dicitur dona accepisse in hominibus vel propter homines, illud Paulus, Eph. 4. v. 8. fic explicat, quod dederit dona hominibus. Sensus igitur foret. Ego ex plenitudine donorum secundum humanam naturam mihi datorum credentibus quædam dona contuli, Johann. 1. v. 16. imò omnia meabona certo modo cum illis comunicavi. Sum dilectus tuus filius, dedi etiam ipsis potestatem Filios Dei sieri, Joh. 1, 12. Requiescit super me Spiritus sanctus, Esa. 11, 1. cap. 61, 1. feci & ipso Spiritus sancti participes. Sum Rex & Sacerdos, feci eriam ipsos Reges & Sacerdotes, Apocal. 1. v. 6. Dedi ipsis justitiam & vitam, dedi eis gloriam inchoatam in hac vita, que consistit in fide & inchoata dilectione Dei & proximi, dabo etiam ipsis gloriam consummatam & persectam in sutura vita, quæ confistet in perfecta dilectione Dei & proximi. Albertus in h. l. Claritas, quam Filius à Patre accepit & Apostolis dedic, est in merito & pramio. In merito triplex, potestatis ad miracula facienda, quibus inducantur bomines

fecundum humanam naturam fine menfura colla- | plicatur & confirmatur ; & virtutis in opere. Has claritates sequitur claritas immortalitatis in pramio. Sanè non inficias imus, si particula iva in hoc v. 2. accipiatur τελικώς, non unam tantum, sed etiam complures ex enumeratis hisce expositionibus locum habere posle, præsertim vero qvintam, sextam, septimam, octavam, decimam & undecimam, cum non unum genus donorum ac gloriæ credentibus à Christo fuerit collatum, Juxta hanc hypothesin. mi Pater, exaudiri, ac tuâ virtute spiritualis unitatis. vinculo credentes conjungi peto, quia claritatem, quàm à te accepi, illis dedi. Quin & iisdem verbis vi proximè instantis oblationis achujus ardentissimæ precationis credentibus à Patre cœlesti impetraret gloriam, quâ per & propter peccatum totum genus humanum est spoliatum, Rom. 3. v.23. h. e. omnia bona spiritualia & cœlestia per lapsum protoplastorum amissa, videlicet salutarem Deragnitionem, adoptionem, justificationem, Spiritum fanctum, & vitæ æternæ donationem &c. Sed quia Christus ipse in versu seq. satis luculente declarat, quam gloriam à Patre acceptam credentibus fecontulisse dicat, videlicet gloriam ipsius illius, de qua loquebatur, unitatis, & qvia particula iva in posteriore demum membro, ut mundus cognoscat &c. τελικώς accipitur, ideò simplicius & textui convenientius judicamus, in priore membro, videlicet in verbis, ut fint unum, ficut & nos unum sumus, particulam iva accipere eidinas, hoc sensu: Rogo pro credicuris in me ut omnes unum fint, sicut tu Pater in me & ego in te, ut & ipsi in nobis unum sint. Agnosco sanè suis ipsos viribus ad spiritualem illam unitatem assurgerenon posse, led ego gloriam, quam dedisti mihi, dedi eis, ut fint unum, sicut & nos unum sumus. Salutaris illa unitas in fidelibus coalescere ac stabiliri non potuisset,nisi meo merito ipsis eandem impetrassem. Loqvitur enimChristus tanqvam MediatorDei & hominum per gyem ad spiritualem illam unitatem perducimur, unde statim addit. Ego in eis, & tu in me, ut fint consummati in unum. Quia enim Christus secundum. humanam naturam elt unum nobiscum , fecun-dum divinam naturam unum cum Patre luo cœlefti, & quia assumtæ Christi humanæ naturæ per unionem personalem datum est esse unum hypostaticum cum Filio Dei, quicum Patre per essentiaunitatem est unum, inde nobis hæc felicitas contigit,ut per fidem Christo uniti, etiam ipsi Deo uniri possimus. Atq; eò respicitChristus, qvando dicit, gloriam illam unitatis, quam credentibus prome-ruit ac dedit, se à Patre pri saccepisse. Ut enimPater deditFilio per æternam generationem vitam habere in feipso, Ioh. 5,26. ita qvoq; per æternam illä generationem dedit Filio esse unum per naturæ sive essentiæ unitatem cum Patre. Juxta humanam naturam in ipsam Aoys Coosaow assumtam dedit ei esse unum personale cum divina natura 18 λόγε, quam à λόγ cumPatre comunem, imo numero unam & eande habet. Hæc beatissima interPatrem & Filiu, itemq; inter divinam & humanam natura in Christo unio est origo & fons spiritualis illius unitatis, quam Christush. I. credentibus precatur, quia credentes per Christum, propter Christum& in Christo fiunt Dei Filii, John, 12. & divine narura participes, 2. Pet. 1, 4. per hocipfum unum fiunt in Deo, ficut Pater & adfidem ; sapientie ad documenta, quibus veritas fidei ex- Filius in divinitate unum sunt per nature iden-

titatem. Simul etiam his verbis unionem fidelium ab unitate sua cum Deo Patre Christus distingvit. Ne enim unio fidelium exæquaretur unitati essentiali Patris & Filii in Trinitate, ideo Christus do-cet, unionem illam non esse huic unitati aqvalem, qvæ à natura est, sed proficisci à Dei gratia. Hanc expositionem amplectitur Chrys. hom. 81. in Joh. Cum enim dixisset dogav hanc intelligendam esse δια των σημάων και δια των δογματων, statim subjungit, vay iva opotoxos wow, & addit, hec enim claritas ut unum fint, etiam signis sive miraculis major est. Quemadmodnm enim Deum admiramur, quod nulla diffensio, nulla pugna est in ejus natura, & bec maxima est gloria: ita & hi proprerea clari efficientur. Amplectitur eandem Cyrill, I. 1. in Joh. cap. 27. sicscribens. Quomam\_ templum, quod unigenitus Dei Filius à virgine accepit, quamvis consubstantiale Deo Patrinon sit, unitum tamen. ita cum Verbo est, ut sua persona cum eo sit, unus enimChristus & unus filius est etiam homo factus, ideirco unitatem. cum Deo accepisse dicitur, cum templum suum, quod à ses Deus non est unum cum Deo Verbo factum sit. Et ut brevius d'cam, & clarius, quod templo suo datum est, sibi datum. esse unigenitus ait, datumscil. à Patre per ipsum in Spiritu. Non enim aliam habet viam modus unitatis cum Deo. Intelligitur enim in Christo unitate ineffabilicaro sanctificata absque ulla confusione ad unitatem Verbi ascendere & per Verbum ad unitatem Patris, habitudine quadam scilicet, & non naturaliter. Hancigitur, inquit, claritatem & gloriam, Pater, quam dedifti mihi,que est, ut tecum unum sim, dedi eis , ut fint unum , sicuti nos unum sumus. Rectè verò uterque ibidem admonet, particulam na Dus æquè ut in vers. 11.18. & 21. non esse perfectæ equalitatis, sed qualiscunque tantum similitudinis. To nadws, inqvir Chrysostomus, oun serv angibes έξισώσεως. Caritatis, inqvit Cyr. in cap. præc. virtus atque connexus efficere nunquam poterit, ut incommutabilicer in identitate substantia ita uniamur, ut modum unitatis divina assecuti videamur. Illa enim cum naturalis & vera sit, in substantia natione inspicitur, bac verò unitatis habitum imitatur. Quomodo enim veritati primitiva per imitationem nos adequabimar? Non enim idem est veritas & veritatis imstatio, sed quamvis proportione atque similitudine aqualitatem habere videantur, distant tamen ingentibus differentiis. Quod ipsum multis Scripturæ dictis & argumentis confirmat Athanasius orat. 4. contra Arianos. Atque ex his facilè intelligitur , quo sensu accipienda sit illa éwipor sive immoratio, quâ Christus luculentius & illustrius declarans tum originem, tum modum spiritualis unitatis in credentibus stabiliendæ, subjungit. Ego in. eis S tu in me, ut sint consummati in unum. Ego in eis 1. per natura communionem, quia secundum naturam assumtam ipsis sum oposoio, Ephes. 5. vers. 30. 2. Per corporis & sanguinis mei in Eucharistia distributionem. Qui enim non tantum Sacramentaliter, led etiam spiritualiter meam carnem manducat & sanguinem meum bibit , ille in me manet & ego in illo , Johan. 6, 56. 3. Per Spiritus mei participationem, qui enim Chrifti eft , ille etiam Spiritum Christi habet , Roman. 8. v. 9. qui est Spiritus caritatis & unitatis , 2. Tim. 1. v.7. 4. Per gratiosam inhabitationem, quæ fit fide, Ephes. 3. vers. 17. Egoineis, ut caputin membris suppeditans iplis sensus & motus spirituales ac dirigens eos in omnibus piis & salutaribus actionibus. 5. Per gratiam sive specialem dilectionem, qua ipsos tanqvam membra corporis mei mystici complector. Sic

ego ineis, tu verò inme primo ac præcipuè per iuse. olav, per essentia unitatem, juxta divinam naturam, Secundò per totam plenitudinem Deitatis in me, id est, in meo corpore tanqvam in propriotemplo personaliter habitantem juxta humanam naturam , Coloss. 2. versic. 9. Tertio per operationem & approbationem corum omnium, que in meo ministerio perficio, Johann. 14. versic. 10. Paterin me manens ipse facit opera. Gloff. ordin. in hunclocum: Ego sum in eis ad quos me missis of tu in me mundum tibi reconcilians per me. Quarto per singularem dilectionem, qua me ut unigenitum tuum complecteris. Neque tamen hoc ipsum, quod Christus dicit, ego in eis & tu in me, accipiendum est exclusive, quasi Pater non sit in credentibus quia Johann. 14. versic. 23. de se & Patre Christus dicit. Si quis sermonem meum jervabit, Pater meus diligit eum & adeum veniemus & mansionem apudeum faciemus, vel quali Christus non sit in Patre, quia in vers. 21. proxime præcedente dixerat. Tu Pater in me & ego inte, sed Christus hic loqvitur ut Mediator, ac demonstrat seffe medium, quo iterum Deo unimur, à quo per peccatum discessimus. Quinimo Hilarius lib. 8. de Trinit. recte monet, contrario potius modo concludendum esse: Quia Christus in credenibus & Pater in Christo, idedetiam Pater est in credentibus, quia divinitas est in Christicarne & caro Christi in credentibus, ided etiam mediante Christi carne in credentibus divinitas babirat. Inde Aug. in hune locum præclare fic commentatur: Christus his verbis se Mediatorem inter Deum 5 hominem breviter intimavit. Neque enim hocitadi-Etum est, tangnam Pater non sit in nobis, aut nos in Patre non simus , sed hoc dictum est ex persona Mediatoris , seut illud , quod Apostolis ait. Vos Christi , Christus vero Dei, Idipsum manifeste docet Christus, quando verbis illis, ego ineis & tuin me, statim subjicit, ut sint confummati in unum, quasi dicat beatissima illa unitas, qua ego in eis & tu in me, hoc secum affert, utipsi etiam sint consummati in unum. Τετελοιωμένοι Syrus reddidit per אָמַירְין, profecti, absoluti & completi. Augustinus dicto loco refert ad unitatem persesta in vita æterna secuturam, argumento permotus eo, quod unitas in hac vita non sit numeris & gradibus omnibus perfecta. Quod addidit (inqvit) ut sint consummatiin unum, ostendit eò perduci reconciliationem, que fit per Mediatorem, ut perfetta beatitudine, cui jam nibil adjici possit, perfruamur. Sane non negamus absolutam unitatis spiritualis perfectionem invita æterna demum sperandam elle, ubi Deus erit omnia inomnibus, 1. Cor. 15, 28. ac Christum sua passione non solum hujus sed eriam sururæ vitæ unitatem nobis promeruisse, qvin & unitatem, quamhoc loco petit, in hac vita tantum inchoari, infutura consummari, interim negari non potest, unitatemillam, qvam Christus hoc loco credentibus precatur, etiam in hac vita locum habere, 1. Corinth. 1. vers. 10. 1. Johann. 2. versic. r. non quod sit numeris & gradibus omnibus perfecta, hoc enim sensu Apostolus, Philip. 3. vers. 12. negate esse τετελειώμενον, sed credentes dicuntur consummati in unum. 1. Respectu unitatis, quæ credentibus inter se invicem intercessit, tuncenim pii sunt consummati in unum , quando non solum inter se per mutuam caritatem, sedetiam per veram fidem Christo & per Christum ac in Christo Patri cœlesti uniuntur. 2. Respectugeneralis beneficii omnibus hominibus communis, de | quo Paulus dicit, Actor. 17. vers. 28. in Deo vivimus, movemur & sumus. Qui hoc modo sunt in Deo, illinondum funt in Patre & Filio unum eo modo & sensu, quo Christus credentes in se & Patre unum esse precatur, proinde etiam nondum sunt consum-matimunum. Quidam sunt in Deo amore tantum benepolenia, quo Deus vultipsos existere, quove nihil eorum odit quem secit. Sed hoc nondum sufficit adunitatis consummationem, sed requiritur, ut simusin Deo amore amicitia, quo Deus vult nos beatifica sui visione aliquando frui. Ex priore amore nondum nascitur consummata unio, quia qui eo modo à Deo diliguntur & sunt in Deo, illi nondum spiritualiter Deo uniuntur, nec quantum uniri possuntac debent, uniuntur. 3. Respectu sinceritatis omnem hypocrisin excludentis. Ut enim 220812 nypocrisi, non corde & corde sive dimidiato corde iph ferviunt, 1. Reg. 8. verf. 62. cap. 11. verf. 4.
1. Paralyp. 28. verf. 9. fic dicuntur in unum τετελειαμένοι, qui unitatem sincerè colunt. Agnus Paschalis dicebatur τέλειος, quando erat sine macula &vitio, Exod. 12. versic. 5. ac animalia in sacri-ficium offerenda oportebat esse integra & immaculata, Levit. 22. v. 21. sic pii dicuntur in unitate Téλεοι, qvando ingrediuntur sine macula & sunt αμωμοι, unde LXX. Hebræum Dn per τέλει & αμωμ@ reddiderunt. Exod, 29. vers. 2. Levit. 1, 3. &c. 4. Respectutermini ad quem, quia credentes per hanc spiritualem unitatem siunt unius corporis mystici membra, cujus caput est Christus, qui consummatus, Hebr. 5, 9. una oblatione consummavit in sempiternum sanctificatos, cap. 10. V. 14. &c. 5. Respectu absolutæ perfectionis, ad qvam piitoto cordis desiderio suspirant, quæ in vita æterna demum segvetur. Oratigitur Christus, ut credentes sint confummati in unum, in hac quidem vitain unitate gratiæ per fidem & inchoatam caritatem; in futuraautem vita in unitate gloriæ & fruitionis divinæ per bearificam visionem & perfectam dilectionem. Dionys. in h. l. ut sint consummatiin unum, i. e. ut adperfectionem mutue unionis, que habetur in Patrià, perducantur, ubi inseparabili caritate connexisunt & ubi est Deus omnia in omnibus. 5. Hilarius & Cyrillus addunt, pios dici consummatos in unum, quia non solumratione animarum, sed etiam corporum cum Deo uniuntur per communionem corporis & fanguinis Christi in Eucharistia, inde quidam putant inhis verbis, Ego in eis & tu in me, ut sint consummati in unum, contineri novum petitionis argumentum desumrum à gratiosa Christi inhabitatione, quod ideò sit in eis spirituali inhabitatione & corporis ac sanguinis sui in Eucharistia communicatione, ut in unitate reddantur perfecti & consummati. Sedre-ctiùs dicitur, Christum præcipuè e è respicere, ut & originem & modum spiritualis unitatis illustrius declaret. Colligitur autem ex hoc loco 1. Christum esse in personæ unitate verum Deum & verum hominem. Ut homo orat Patrem, ut credentes faciat esse unum; ut verus cum Patre Deus dicit, se credentibus gloriam illam dedisse, ut sint unum, idipsum quòd à Patre rogat se dare ac facere afferit, utsuam cum Patre æqualitatem ostendat. Euthymius in hunc locum: Dixit, dedi eis etiam, bic [ua infinuans gloriam, quemadmodum frequenter aliis in lo-Harm, Tom. III. vel Gerhard, Contin. pars tert.

cis. Neque tamen à datione illius unitatis ratione causæ efficientis principalis considerata excluditur Pater, sicut etiam ab objectio orationis hujus non excluditurFilius, qua dere August. in hunc locusie disserit: Ideo sepiùs solum Patrem facere dicit, quod & iple sacit cum Patre, ut quicquidest, ei tribuat, de quo est. Sed & aliquando etiam tacito Patre se dicit facere, quodipse facit cum Patre,ut intellig amus ita Filium non esse à Pa-tris opere separandum,quando se tacito Patrem dicit aliquid operari, quemadmodum nec Pater ab opere Filii separatur, quando ipso tacito Filius operari dicitur, quod nibilominus pariter operantur. Cum ergo tacet Filius in opere Patris operationem suam, humilitatem commendat, ut sit nobis salubrior : cum verò vicissim in opere suo tacet operationem\_ Patris, parilitatem suam commendat, necredatur esse in-ferior. Sed nec ab oratione hac, qua Christus uni-tatem spiritualem dilectis suis petit, simpliciter excluditur divina ejus Natura, quippe quæ precibus his addidit robur & pondus, nec à datione illius unitatis simpliciter excluditur humana natura, qvippe per quam Deitati personaliter unitam & addextram Dei evectam omnia opera grariæ in Ecclefia ο λόγ @ operatur. 2. Christum Mediatorem esse spiritualis illius unitatis piorum inter se & in. Deo causammeritoriam, ejusdem etiam nexum & vinculum. In ipso est unitatis illius initium & sinis a&w, Apoc. 1. v. 8. per ipsum tanqvam scalæ Jacobææ antitypum terrena cælestibus conjunguntur, quæ alioqvi jungi non potuissent, Gen 28, 12. Joh. 1,53. per ipsum & in ipso beatissima illa unitas inchoatur, continuatur, conservatur & consummatur. Eph. 1. v. 10. c. 2. v. 18. 3. κοινωνίαν & ενότη-τα illam, de qua Christus hîc loqvitur, habere tres qvasi gradus. Prima est Patris & Christi Mediatoris. Altera Christitanquam capitis cum Ecclesia, tanquam corpore suo mystico. Tertia membrorum interse invicem sub eodem capite unio, Eph. 4. v. 15. & 16. Per verbum enim Evangelii colligitur Ecclesia ex genere humano, que est mysticum Christi corpus, cujus ipse est caput, Ephes. 1. v. 22. Col. 1. vers. 18. eadem etiam per Christum conjungitur Patri ac beneficio hujus unionis o-mnium bonorum spiritualium & cœlestium particeps redditur. 4. Cum ergo Christus tantopere nos dilexerit ac tanta bona in nos contulerit, ideò grato corde agnoscamus, qvantum ipsi à nobis de-beatur, nosque totos in obsequium & servitium ei consecremus. Hanc dilectionem Christi infinuat repetitio illa, ut sint omnes unum , ut sint etiam ipsi in nobis unum, ut fine unum ficut nos unum fumus, ut fint consummati in unum. Simon. de Cassia l. 12. cap. 18. Verba si istatoties repetita ostendunt excessioum Christi affectum, quoniam ardenter diligens crebro reiterat.

2. Expositioni causa efficientis subjungitur repetitio causa sinalis vel potitis eventus. Ut cognoscat mundus, quod tu me missiti dilexisti eos sicut me dilexisti. Superiùs dixerat, uc credat mundus, quod tu me missiti; hic pro tò credere ponit tò cognoscere & addit, mundum, debere cognoscere & credere, qvod Pater cœlestis non solum ipsum Filium miserit, sed etiam dilexerit, nec solum ipsum sed etiam credentes in ipso. Quid intelligendum veniat per mundi nomen, ostendimus superius. Per cognitionem August. 110, in Johann. signiscari putat beatiscam. & perfectam cognitionem in vita atterna. Non sic, Eeeeeee inquit.

inqvit, accipiendum puto, tanquam dixerit, ut credat mundus. Aliquando enim S cognoscere pro eo quod est credere ponitur, ut est quod ait aliquantò superiùs. Et cognoverunt verè quia à te exivi , & crediderunt , quia tu me missifi. Hoc dixit posterius, crediderunt, quod prius dixerat, cognoverunt. Sed bic quandoquidem de consummatione loquitur, talis est intelligenda cognitio, qualis erit per speciem, non qualis est nunc per fidem &c. Quamdiu enim credimus, quod non videmus, nondum sumus ita consummati, quemadmodum erimus, cum meruerimus videre quod credimus. Sed oftendimus superius, credentes etiam in hac vita certo respectu consummatos in. unum dici posse, proinde cognitio hic non significat cognitionem per speciem sive visionem à facie ad faciem, sed cognivionem per sidem, ipså tamen effectorum experientia confirmatam. Joh. 6. v. 69. Nos credimus & cognovimus quod sis Christus filius Dei vivi. C. 7. V. 17. Siquis voluerit voluntatem Patris facere, cognosces de doctrina utrum ex Deo sit. c. 17. V. 8. cognoverunt verè quod à te exivi & crediderunt, quod tu me misifi. Duo vero sunt, qvæ ex sidelium inter se & in Deo unitate mundum & posse & debere cognoscere Christus afferit. Primo quod Pater ipfum miferit, i.e. quod sit verus cum Patre Deus & homo, verus per incarnationem in hund mundum missus, ut esset Mediator humani generis & mundi Salvator. Neqve enim credentes possent per Christum & in Christospiritualiter Deo uniri, nisi diyinitas inhabitaret in illa carne, quam Christus credentibus dedit, ac nisi Christus esset Mediator inter Deum & homines ratione divinitatis cumPatre & ratione humanitatis cum hominibus participans & ad utrosque οικείωσι habens. Qui verò in hac cognitio-ne non eo usque proficiunt, illi tamen ex credentium unitate cognoscere possunt, Christum non. esse seductorem, sed doctorem divinitus missum. Secundo quod Pater dilexerit credentes, sicut dilexit Filium Particulam similitudinis na 9as. Aug. tract. 1 10. in Joh. statuit, positam pro causali, ut sic causa & origo specialis illius dilectionis notetur, ac si dixisset : Dilexisti eos eò, quod me dilexeris. Sic ergo Christus denuò meritum suum interponeret, quia neminem hac gratia dignum vel ad eam suis viribus aspirare possenoverat, ac præbet hæc explica-tio utilem doctrinam, qvod Pater neminem spe-ciali amore complectatur nisi in Christo. Sed potest sine absurditate usitata significatio particula za-Das retineri, ita tamen ut non significet omnimodam aqualitatem, sed quandam duntaxat similitudinem. Ambr. l. 5. de fide c. 3. Nunquid sic diligi possunt à Deo homines, quemadmodum Filius, in quo complacuit Pater? ille per se complacet, nos per illum. In quibus enim Deus Filium suum ad imaginem suam cernit, eos per Filium adsciscit in gratiam filiorum, ut, quemadmodum per imaginem ad imaginem sumus, sic per generationem Filii in adoptionem vocemur. Alius igitur est natura amor sempiternus, alius gratia. August. d. l. Non ideo pares sumus unigenito Filio , per quem creati & reconciliati sumus, quia dictum est, dilexisti cos, sicut & me. Neque enim semper aqualitatem significat, qui dicit, sicut illud, ita & illud, sed aliquando tantum, quia est illud, est & illud, aut quia est illud, ut sit Quis enim dixerit, eo prorsus modo in mundum à Christo Apostolos missos, quomodo est ipse missus à Patre? & tamen superius ait, sicut me missisti in mundum, & ego misi eos in mundum & c. Consistit autem comparatio in his membris. 1, Quemadmodum Pater di-

[ligit Christum ut filium luum (naturalem & unigenitum,) ita diligit credentes in Christumutsilios (adoptivos.) Eph. t. v. 6. dilexit nos in dilecto. Cyr. 11. in Joh, c. 28. Diligimur ut filii ad similitudinen silii naturalis. Nam etsinon equali mensura, tamen exquista imitatio rei veritati quodammodo exeguari videtur.
2. Quamadmodum Pater diligit Filium ab æterno, tùm quia juxta Deitatem est ipsi coæternus, tum quia ab æterno fecit decretum humanam naturam in unitatem personæ à Filio esse assumendam, quam ratione illius pracognitionis ab æterno dilexit, 1. Petr. 1. v. 20. ita qvoqve credentes in Christum ab æterno dilexit, quia in Christo ad vitamæternam eos elegit. August. d. l. in Filio Pater nos diligit, quia in ipso nos elegit ante constitucionem mundi. Quienim diligit unigenitum, profecto diligit, & membra ejus, que adoptavit in eum & per eum. Et postea. Non ex quo reconciliamur per sanguinem Filii ejus nos capit diligere, sed antemundi constitucionem dilexit nos , ut cum ejus unigenito etiam nos filii ejus essemus, priusquamomnino aliquidessemus. 3. Quemadmodum Pater Christum fecundum humanam naturam, live qvodidemeft, humanam Christi naturam diligit gratuito amore, Phil. 1. v. 9. neque enim meritis suis hoc obtinuit, ut cum Filio Dei personaliter uniretur, ita quoque credentes in Christum gratis diligit. 4. Qvemadmodum Paterita diligit Filium, ut omnia ei in manus suas dederit, Joh. 3. v. 35 sic credentes in Christum ita diligit, ut beneficiorum Christi eos participes faciat. 5. Quemadmodum Pater ita diligit Filium, ut assumtæ ipsius humanitati dederit divinitatem, & fecerit, ut ficut Filius cum Patre est unum essentialiter, ita assumta natura humana cum divina situnum personaliter : sic Pater ita diligit credentesin. Christum, ut eos spirituali unitate sibi conjungat, quò propriè & principaliter Christus hic respicit, quando unitatem illam tanqvam argumentumadducit, quod Pater simili, quamvis non pari amore Filium & credentes in eum compledatur. 6. Quemadmodum Pater ita diligit Filium, utpotenter eum in diebus carnis adversus hostes tutatus fuerit & in omnibus adversis servaverit: ital quoque credentes in Christum earatione diligit, utsitipsorum vindex & defensor. 7. Qvemadmodum Pater ita diligit Filium, ut secundum humanam naturam ad beatificam visionem & fruitionem eum diligat : ita quoque ad eundem finem credentes in Christum diligit. Interim discrimen ac dissimilitudo est inter dilectionem, qua Pater Filium & quâ credentes in Filium complectitur, quam August, in h. l. his verbis exponit. Pater diligit Filium secundum divinitatem, quia genuit illum aqualem sibi , diligit eum etiam secundum id quod bomoest, quia ipsum unigenitum Verbum caro factum est & propter Verbum est ei cara Verbicaro. Nos autem diligit, quoniam sumus ejus membra, quem diligit, & hoc, ut essemui, propter hoc nos dilexit, antequam effemus & c. Inest etiam his verbis, ut cognoscat mundus, quod tu me missis dilexisti eos sicut me dilexisti, tacita quædam petitionis ratio ducta à fine, videlicet à gloria summa bonitatis & misericordia in Patre, utpote quicredentes in Christum summo & incomprehensibili amore complectatur, qui tunc vel maxime elucescit, quando in credentibus conspiciuntur salutaria ejus effecta, inter quænon postremum est spiritualis in Deo unitas ac mutua dilectio. Iremque ab

utilitate in mundum redundante, ut ille ad faluta mus? Christus omnem trepidationem & dubitarem Christicognitionem perducatur, & ad fidem adificetur, regno Christi subinde latius in toto mundo propagato. Colligitur autem exhoc loco fidem else cognitionem, non autem per ignomnnam esse dessiniendam, ut disputat Bellarm. lib. 1. de Justif. c. 7. Ut enim Christus superiùs dixerat, ut credat mundus, ita h.l. egnyntinas dicit, ut cognoscat mundus. 2. Mundum recte vocari tenebras, cum pernaturam hæc duo ignoret, quæ tamen scitu vel maxime sunt necessaria, videlicet qvod Deus Christum miserit & qvod credentes in Christum diligat, ut Filium suum diligit. Si enim prius cognoseeret, verbum Evangelii de Christo neqvaqvam repudiaret. Si posterius cognosceret, con-fessores Christi neqvaqvam tam duriter tractaret. 3. Utrumque horum ex spirituali fidelium unitate cognosci. Quia enim cœtus confitentium Christumcoram mundo contemtus & à mundo oppugnatus unitatem fervat & in unitate confervatur, inde colligitur, Christum quem profitetur, esse divinitus milfum & cœtum ipfum divinitus diligi & conservari. 4. Christum propterea unitatem fidelium inter se & in Deo frequenter comparare cum unitate, quam ipse habet cum Patre, & dilectionem Patris erga credentes cum dilectione Patriserga fe, qvamvis similitudo illa cum maxima inæqualitate lit conjuncta, ut priorem unitatem & dilectionem posterioris unitatis & dilectionis effectum & fructum esse ostendat, atque ut mentes fidelium ad Deum magis elevet. 5. Ineffabi-lem confolationem in eo nobis proponi, qvodPater cœlestis credentes in Christum diligat; sicutipsum Christum dilectum & unigenitum suum Filium diligit. Quantum enim amorem esse oportetillum, qui nos in paternæ dilectionis confortium evehit? August. in h. l. Cum Deus nibil eorum, que fecit, oderit, quis digne possit eloqui, quantum diligat membra unigeniti sui, & quanto amplius ipsum unigenitum, in quo condita sunt omnia visibilia & invisibilia, que insuis generibus ordinata ordinatissimè diligit ? Membra quippe unigeniti ad Angelorum sanotorum equalitatem gratie sue largitate perducit. Unigenitus autem cum sit Dominus omnium , procul dubio est Dominus Angelorum , natura, qua Deus est, non Angelis, sed Patri potius aqualis. Gmiaverò qua homo est , quomodo non excedit excellentiam cujuslibet Angeli, cum fit una persona carnis & Verbi? Et postea. Hoc nobis magnum bonum conferet, quidilexit nos ficut dilexit Christum, ut propter ipsum, cujus membranos effe voluit, aquales Angelis sanctis simus, qui & natura inferiores conditi sumus & peccato indigniores facti, qui eoru fieri qualescung, socii deberemus. Christuscaput est, nos sumus membra; Christus vitis est, nos sumus palmites; Christus sponsus est, nos sumus sponsa; Christus inhabitator est, nos sumus habitacula & templa, ideò Pater cœlestis amore suo ardentissimo Christum & credentes in ipsum, caput & membra, vitem & palmites, sponsum & sponsam, habitatorem & habitacula complectitur. Nyssen. in illud 1. Cor. 15. Tune Filius subjicietur & c. P.112. Si Pater diligit Filium arque in Filio omnes versamur, qui per sidem, qua credimus in eum, corpus ejus efficimur , consequenter qui Filium suum diligit, diligit etiam Filii corpus , sicut ipsum Filium , at nos illud corpus sumus. QuodsiaPatre cœlesti tantopere nos diligi scimus, cur in adversis trepidamus, cur de salute dubita-Harm. Tom. III. vel Gerhard. Contin. pars tert.

tionem hic excludit, qvando, qvæ jam est

Altera petitionis materia, credituris per sermonem Apostolorum, gloriam colestem in sutura vita conferri à Patre collesti petit. Pater, quos dedisti mibi, volo, ut ubi sum ego & illi sint mecum, ut videant gloriam meam, quam dedisti mihi, qvia dilexisti me ante conditum mundum. Connexio est pulcherrima. In priore orationis parte precatus fuerat credentibus gratiamin hac vita, jam precatur ipsis gloriam in futura vita. Ostendit igitur 1. utrumque esse gratuitum Dei beneficium sanctissimo Mediatoris Christi merito credentibus partum, ut gratia Dei in hac & gloriâ in futura vita cumulentur, Psal. 84. v. 12. Sol & chypeus est Dominus, clypeus in hac, Sol in futura vita, Apocal. 21. v. 23. gratiam & gloriam dabit Dominus, gratiam in hac, gloriam in futuravita. 2. Beneficia sua credentibus in verbo Evangelii oblatanon terminari cum hac vita, sedin. beatam æternitatem sese extendere. Non solum enim rogat, ut Apostoli & reliqui credentes serventur in nomine Patris, sanctificentur, Sunum sint in Deo & inter fe in bac vita, sed etiam vult, ut perpetuo fecum & cum Patre sint in sutura vita. Omnia, qvæ Christus in diebus carnis suæ fecit, docuit & passus est, unicè eo spectant, ut beatitudinem per laplum amissam recuperemus, ideò ultimo loco Christus eam suis precatur. 3. Finem fidei nostræ esse salutem animarum aternam, 1. Pet. 1. v. 9. ac esse hoc τέλ @ σκοπιμώτα ov ad qvod omnes nostræ cogitationes acactiones sint dirigendæ. Postqvam enim prolixè oraverat pro sui glorificatione, Apostolorum in veritate sanctificatione ac spirituali credentium unione, jam omnia in summam qvasi colligit ac petit, ut Apostoli & omnes per verbum ipsorum credentes & in side perseverantes æternam salutem tandem consequentur. 5. Neminem ad gloriam cælestem pervenire posse, nisi in haç vita gratiæ & spiritualis unitatis in Deo per fidem particeps factus fuerit. Ecclesia in his terris militans est quasi me du por neu me acondistriumphantis. Qui ergo aliquando in vita aterna expetit esse membrum Ecclesia triumphanris, illum in hac vita oportet esse membrum Ecclesiæ militantis; qvi vult esse aliqvando consors cæ-lestis gloriæ; illum in hac vita oportet esse confortem gratiæ. Cyrill. lib. 11. in Joh. c. 28. pro universis credentibus oraverit, caritatemque Patris unionem & sanctificationem petierit , ista subjunxit , ut non alios secum futuros, gloriamque suam visuros, quam eos ostendat, qui per ipsum Patri conjuncti eo amore diliguntur, quo ipse quoque amari pracipitur. 5. Spem promissa illius cœlestis gloria esse tutissimum portum, in. ovem in omnibus hujus vitæ tempestatibus nos recipere; firmissimum fulcrum, cui in omnibus mundi odiis &persecutionibus inniti possumus.Simul etiam 6. consolatur Apostolos propter nuncium de Christi abitu turbatos & omnes credentes confirmat, qvod non sint perpetuò ab ipso sejungendi, fedin cœlestis gloria consortio iterum ipsi conjungendi. Cæterum in hac posteriore precationis suæ parte primò denuo exprimit nomen ejus, qvem in precibus suis alloqvitur ac svavissima voce Pairis ipsum compellat i. ut doceat, beatitu-dinem collestem esse hareditatem paternam, quam cœlestis Pater dilectis suis filiis præparavit. Eccecce 2

2. Ut oftendat firma cordis fiducia Deum tanqvam Patrem à nobis esse invocandum, nec de exauditione dubitandum. Dulce enim illud nomen Patris fiduciam impetrandi donat, exauditionem confirmat & devotionem accendit. 3. Includit etiam hoc nomen efficacem petitionis rationem. Quia Pater meus es, ac paterno amore me unigenitum tuuFilium complecteris, ideò qvòd peto mihi non poteris denegare. Joh. 11, 42. Secundo nominateos, pro quibus petit. Pater quos dedisti mihi. Chrysosthomil. 81. in Joh. de solis Apostolis hoc videtur intelligere, cui expositioni inservit, qvod in v. 6. peculiariter de Apostolis dixerat, ipsos de mundo sibi à Patre cœlesti esse datos. Sed contextus ostendit, Christum de omnibus perseveranter ad finem usq; vitæ credentibus loqvi, qvia non amplius pro Solis Apostolis in specie, sed pro credituris in se per sermonem Apostolorum in genere orat. v. 20. qui ut spiritualis illius unitatis, de qua Christus, in priore peritionis membro egerat, per fidem fiunt partici-pes, ita quoque ad eos posterius hujus petitionis membrum pertinet; æquè ut ad ipsos Apostolos. Unde etiam non dicit, volo, ut bi, quos dedisti mibi, sedeant super duodecim thronos, & judicent duodecim tribus Ismel, sicut Apostolis peculiariter promiserat, Matth. 19. v. 19. sed ut ubi ego sum, etiamilli sint me-cum & videant gloriam meam, quod omnibus beatis erit commune, 1. Thess. 4. v. 17. Apoc. 21. v. 3. Phrasis igitur, esse à Patre Christo datum non accipitur in illa significatione, in qva ponitur v. 6. sed în ea, in qua usurpatur v. 2. ut quot quot dedisti ei, det illis vitam eternam. Hoc sensu dicuntur à Patre Christo dati, qui sunt in Christo ad vitam æternam prædestinati, tales verò sunt omnes verè &perseveranter in Christum credentes. Quando ergo diserris verbis Christus dicit, se petere pro datis sibi à Patre ut aliquando secu sint in gloria cœlesti, eo ipso oftendit i. æternam electionem in Christo factam, esse fundamentum & originem salutis credentium æternæ. 2.Illos solum æternæ beatitudinis aliqvando fore participes, qui sunt à Patre cœlesti Christo dati, idest, ad vitam æternam prædestinati, ac per sermonem Apostolorum in Christonia. stum perseveranter credunt. Cyrill. lib. 11. c. 28. Non prophani, nonpeccatores, non qui divina mandata sontemnunt, sed soli sanctigloriam Christividebunt, 3.Salutem electorum æternam merito & beneficio Christi Mediatoris ipsis obtingere. Sensus enim est. Qvos dedisti mihi per mortem & sanguinem meum redimendos, per Evangelium meum vocandos, per Spiritum meum illuminandos, regenerandos & justificandos, per sidem in me justificandos, per virtutem meam divinam in fide confervandos & in novissimo meo adventu glorificandos, illos volo mecum ese. 4. Per credituros in Christum mediante Apostolorum sermone in. v. 20. non intelligi quoslibet credentes, sedeos solum, quiad finem usque vitæ in fide vera perseverant. Tertiò efficacem suam voluntatem exprimit. Non enim amplius ut superius humiliter petit, dicens egasa v. 9. 15. & 20. sed verbo potentia ac majestatis utitur, dicens 9 é λω, volo. Sanè Cypr. serm. de mortal. verbum hoc itidem vult esse deprecantis, quo accommodari posset, quod verbum Dénde etiam de illis, qui humiliter aliqvid petunt, quandoq; usurpetur, Matth. 15,28. c.20,32. Marc.

10,51. Luc. 18,41. Joan. 5,21. C. 12, 21. &c. Conf. Pf. 145, 19. Matth. 26, 39. Sed reliqui veteres rechiùs statuunt, hoc verbo efficacem suam voluntatem & potestatem Christum exprimere voluisse. Ambr. lib. 5. de fide c. 3. dicit; effe hoe verbum judicantis & absolute decernentis. Aug. Ep. 78. Siequalitas non est inter Patrem & Filium, non auderet inferior diceresuperiori:Volo,ut ubi ego sum , etiam illi mecum sint. libr. ;. contr. Maxim. cap. 20, Non dixit Christus peto vel 10go, sed volo, ut Filio volente faceret Pater, sicut Patre volente faciebat Filius, tract. 111. in Joh. Nonpoterit nififieri, quod omnipotenti Patri se velle dixit omnipotens Filius. Ili est enim & Spiritus sanctus pariter accrnus, pariter Deus, Spiritus unus duorum & substancia voluntatis amborum. Probatur hæc expositio ex eo 1. quod verbum % λω etiam in aliis Scripturæ locis efficacem ejusmodi voluntatem significet, præsertim qvando deDeo & Christo Dea Dewn usurpatur, Matth. 8, 3. Marc. 1, 41. Luc. 5, 13. Joh. 3, 8. c. 5, 21. c. 21, 22. &c. 2. Quod Christus in hac mirabili oratione mode loquatur ut homo, modò ut Deus, ut ostendatse ut Mediatorem 9 sáv 9 gonov preces hasce Patri suo coelesti offerre. Cajet. in hunc locu: Tot petitionibus ad humanitatem spectantibus adjungere voluit actum, quo Deum se esse testaretur, ne solum hominem putares, aut errares putando illum solum bominem nec largitorem, donorum cum Patre. 3. Quod Christus Mediator duplici jure regnum cœlorum obtineat, videlicetjure heredicatis & merito passionis, ac proinde quia alteram juris sui partem quasi cedit electis, ideo proillorum falute orans se, qvod petit, efficaciter velle ostendit, adeoq; idipsum jure potius exigit, qvam. precario expetit. Bernh. ut refertur in l. 1. de ipfins vita c. 13. in agone mortis constitutus verbis procul dubio ex hoc Christi verbo petitis sic dixisselegitur. Fateor, non sum dignus ego, nec propriis meritis possum regnum obtinere calorum. Caterum Dominus meus duplicijure illud possidet, bereditate Patris & merito passionis, altero ipse contentus, alterum mihi donat. Huic expositioni Beza in annot. h. l. opponit. 1. Quod in hacoratione Christus sepius utatur verbo egata. Responsio patet ex secundo sententiæ nostræ argumento. 2. Quod Jacob & Joannes Christum compellances utantur verbo 9 Endv. Marc. 10,35. Resp. illi ipsi non tam precario petebant, quam jure exigebant πρωτοκλισίαν in Christi regno, existimabant enimeam sibideberi tanquam proximis Christi cognatis, qvibus jam anté honoris causa novum nomen dederat, Marc. 3. v. 16. 3. Alii eidem hoc opponunt, qvod ea, que orando petimus, procul dubio velimus, cum in petitione volunt as includatur. Sed aliter volunt homines, qvod perunt humiliter, aliter vero Christus, qvod vult sublimiter & efficaciter. Voluit ergo Christus verbo θέλω demonstrare, 1. Se Patri cœlesti, quem in precibus hisce compellat, esse potestate & essentia æqvalem, se non solum bominem esse, cui humili oratione opus sit, sed etiam verum Deum, qui quod petitur, dare possit. Joan. 5,21. 2. Se esse smirgonor Patris cœlestis, Filium in domo cœlesti ac Dominum illius, Hebr. 3. v. 6. qui potestatem habeat admittendi in eam, quos velit, siquidem initeon Gille, cui paterfamilias mercedis distributionem committitin parabola, Matth. 20, 14. & 15. itidemhoc verboutitur. Volo huic novissimo dare sicut & tibi. An non licet mihi quod volo in meis facere? 3. Se hoc loco quali Testamentum suum condere ac omnibus verè & perseveranter credentibus hereditatem cœlestem precioso tuo sanguine partam legare. Qui enim Testamentum condunt, illi dicere folent. Volo, hec est ultima mea volunt as. Luc. 22. V.29. dicit peculiariter ad Apostolos. Dispono vobis, sicut Pater meut mihi disposuit, regnum, ubi itidem habe-tur verbum Testamentale Maridena, ne qvis ergo cogitaret, legatum illud tantum ad Apostolos pertinere, ideo Christus hoc loco omnibus per Verbum Apostolorum perseveranter credituris quasi Testamentaria dispositione regni cœlestis heredi tatem legat. Et qvia Testamentum hoc paulò post morte sua confirmavit, ideò Pater cœlestis illud ratum & gratum habet. 4. Preces hasce suas non carituras pondere & esficacia. Hominum voluntas est inefficax & infirma, sæpè enim, qvod volunt, efficere non possunt, sed Christi 9eav 9ewns voluntasest efficacissima, imò omnipotens voluntas, Matth. 8. v. 3. 5. Se in hac precatione non aliud incorde sentire, aliud verbis proloqui. Homines quandoque tantum dicis causa & verbis simulatis pro aliis intercedunt. Sed Christus dicens volo, ostendit, esse hanc seriam suam voluntatem. Syrus reddidit per NOV, comprobavit, beneplacitum habuit, Dan 4. vers. 29. & in Targum, Deut. 7. v. 7. &c. 6. Immotam salutis nostræ certitudinem, quia hæ preces Christi ex immensa Φιλανθρωπία profectæ & efficacem voluntatem conjunctam habentes fidem nostram de cœlestis hereditatis possessione certo secutura confirmant, & omnes dubitationum tempestates in corde nostro suaviter consopiunt. Quarto exponit ipsampetitionis materiam & quidem duplicem. 1. Volo ut ubi sum ego & illi sint mecum. 2. Ut videant gloriam meam, quam dedifti mibi. Prius quidam intelligunt de speciali illa presentia graia, quâ Christus fidelibus suis adest in hac vita, eosque tuetur & cultodit. Sed posterius membrum, gvod prioris eft ignyntino, oftendit, Christum loqui de presentia gloria, qua beatis aderitin. futura vita, æternæ felicitatis eos participes reddens. Ac notum est, phrasin effe cum Deo & Christo usitatissime accipi de præsentia gloriosa in vita æterna, Luc. 23. v. 43. 2. Cor. 5. v. 8. Philip. 1. v. 23. 1. Theff. 4. v. 17. &c. ficut vice versa de præsentia gratiosa in hac vita dicitur , qvod Deus sit cum sidelibus, Joan. r.v. 5. Judic. 6. v. 12. Psal. 23. v. 4. Ela. 43. v. 2. &c. Quamvis paucis quibusdam in locis prior phrasis de prasentia gratia, Psal. 139. v. 18. posterior de prasentia gloria usurpetur, Apocal.21. v.3. Sed hoc loco manifestum est per phrasin, ut ubi ego sum, etiam illi mecum sint, quos dedisti mibi æternæfelicitatis & gloriæ confortium exprimi. Egimus autem de hac phrasi latissimè tùm in cap. 147. Harm. in expositione, Joan. 12. v. 26. tum. incap. 176. Harm. peric. 1. in expositione, Joh. 14, vers. 3. quæ omnia hoc loco sunt repetenda. Summa eorum hûc redit. 1. Quod qvidam verbum præsentis temporis, ubi sumego, accipiant juxta ulitatum Hebrailmum politum pro futuro, cum Christus preces hasce recitans corpore suo nondum ascenderitin cœlum, necdum ingloriam. fuam, cujus visionem beatis precatur, intraverat. Sicergo erit sensus. Volo, ut ubi paulo post futurus sum in cœlesti scilicet regno, felicitate & gloria, in qvam per meam ascensionem intrabo, et-Harm. Tom. III. vel Gerhard. Contin. pars tert.

namelectionem mihi dedisti, post mortem qvidem secundum animam, post resurrectionem, corpore & anima simul. August. tract. 111. in Johann. Quantum attinet ad creaturam, in qua factus est ex semine Davidis secundum carnem, nec ipse adhuc erat, ubi futurus erat , sed eo modo dicere potuit , ubi ego sum, quo intelligeremus, quod citò ascensurus in cœlum, ut jam. se ibi esse diceret, ubi fuerat mox futurus. 2. Sed potest etiam præsens tempus commodè retineri, quia in medio exinanitionis statu juxta divinam naturam jam tum cum Patre & Spiritu fancto erat in cœlesti felicitate & gloria, cujus nullam per incarnationem passus fuerat excidentiam. August. d. l. Quod attinet ad formam Dei , in qua equalis est Patri, si secundum eam velimus intelligere quod dictum est, volo ut ubi sum ego & illi mecum sint, abscedat ab animo omnis imaginum corporalium cogitatio. Quicquid menti occurrerit longum, latum, craffum, qualibet luce corpored coloratum, per qualibet locorum spacia vel finita vel infinita diffusum, ab his omnibus, quantum potest, aciem sua contemplationis vel intentionis avertat. Et non inquiratur, equalis Patri filius ubi sit, quoniam nemo invenit ubi non sit. Sed qui vult querere, quemt potius ut cum illo sit, non ubique sieut ille, sed ubicunque esse potuerit & c. Et postea. Si ergo lecundum id quod Filius Dei Deus est Patri coaqualis atque coaternus, accipiamus hoc dictum, volo, ut ubi ego sum S ipfi fint mecum , in Patre cum Christo erimus. Sed ille , sicutille , nos sicut nos , ubicunque corpore fuerimus. Si enim loca dicenda sunt & quibus non corpora continentur, & locus est cuique rei ubi est , locus Christi eternus , ubi semper est , ipse Pater est. Et locus Patris Filius est, quia ego, inquit in Patre & Pater in me est. Et in hac omtio-ne, sicut tu Pater, inquit, in me, & ego in te. Et locus noster ipsi sunt, qui a sequitur, ut & ipsi in nobis unum sint, & nos locus Dei sumus, quoniam templum ejus sumus & c. Sed quis idoneus loca ista, vel que sunt in locis istis sinc spaciosis capacitacibus & sine corporeis molibus cogitare.? 3. Quia divinæ naturæ Filii, juxta qvam cum Patre & Spiritu sancto in medio exinanitionis statuerat in cœlesti felicitate & gloria, humana natura personaliter & indistanter erat & adhuc est unita; & quia Christus secundum humanam naturam etiam in medio exinanitionis statu gloriam divinæ majestatis, cujus visionem beatis in membro posteriore precatur, sibi communicatam habuit, ideo quando Christus orat, ut ubi ipse est, etiam illi sint cum ipso, qvos Pater ipsi dedit, etiam secun-dùm humanam Christi naturam id accipi potest, quippe quæ propter personalem unionem & divinæ majestatis hypostaticam communicationem in Verbi cosard erat coleftis gloria & felicitatis particeps, unde Joan. 3. v. 13. dicit, Filium hominis in medio exinanitionis statu esse in caso, ac Scholastici dicunt, Christum in diebus carnis sua fuisse simul & viacorem & comprehensorem. Augustinus d. l. Potuit & illo modo hoc intelligi, quo ante jam dixerat loquens ad Nicodemum. Nemo ascendit ad cœlum, niss qui descendit de cœlo Filus bominis, qui in cœlo est. Nam G ibi non dixit, erit, idest, propter unitatem persons in qua & Deus homo est & bomo Dens. Sensus igitur erit. Non so im-hocpeto, ut Apostoli & per sermonem Apostolorum in me credituri in hoc feculo & inter hujus vitæmolestias conserventur, sed etia ut cum perfuncti fuerint suis muneribus & vitæ hujus molestiis defuncti, cum ingeneratione sua voluntatitue servieiamillisuo tempore mecumsint, quos peræter- rint, Actor, 13. versic. 36. cum quisque eorum Rececee 3 pen-

pensum suum in propagatione Ecclesia & verbi fideliter absolverit, ad æternam cælestis vitæ feli-Citatem translati mecum fint. Ut fint mecum in summa tua dilectione, in vita beatissima, in patria defideratisfima, in regno cœlesti, in consolatione, in latitia, in gloria, qui mecum fuerunt in vita molestissima, in via laboriosissima, in exilio, in tribulatione, in tristitia, in ignominia. Simon. de Cassia lib. 12. cap. 19. Filius petit à Patre, ut quos socios habuit invita, in moribus conformes, in side stabiles, in fideioperibus efficaces, in spe gaudentes, in caritate ferventes, secum habeat in eternitate confertes. Augustinus d. l. observat, Christum non simpliciter dicere, ut ubi ego sum, illi sint, quos dedisti mibi, sed ut mecum sint, cum respectu ad presentiam gratia habito non solum in cœlo, sed etiam in hac vita, & in media morte pii sint cum Christo & Christus cum piis, respectu autem ad presentiam potentie habito etiam mali & miseri sint, ubi Christus est. Nonfuit, inqvit, satis ei dicere, volo, ut ubi ego sum, Silli sint, sed addidit, mecum. Esse enim cum illo, magnum bonum est. Nam & miseri esse possunt, ubi est ille, quoniam quicunque ubicunque fuerint, est & ille, sed beati soli sunt cum illo, quia. beati esse non poterunt, nisi ex illo & c. Ac ut de re visibili quamvis long è dissimili qualecunque sumamus exemplum, ficut cocus , etiamfi ibi fit , ubi lux eft , non est tamen ipfe cum luce , sed absens est à prasente : ita insidelis atque im-pius , aut etiamsi sidelis S pius , nondum tamen ad intuendum lumen sapientia idoneus , etiamsi esse nus quam possit, ubi non sie & Christus , non est tamen ipse cum Christo duntaxat per speciem. Nam hominem pie sidelem non est dubitandum cum Christo esse per sidem Sc. Cæterum qvantum bonum ac quanta felicitas sit esse cum Christo per speciem sive beatificam visionem, declaratiple Christus, quando ignyntum subjungit, ur videant gloriam meam, quam dedisti mihi. Per to videre gloriam quidam denuò intelligunt bonum aliqvod credentibus in hac vita ex divinæ benignitatis munere obtingens, ut videre gloriam Christo datam sit sidei experimento in hac vita sentire, quidsit Christus & quanta sit ejus majestas. Sed contextus ostendit, Christum loqui de bono, qvod in vita æterna fidelibus obtinget, cum usitatissimum sit in Scriptura, vitæ æternæ felicitatem ægloriam per beatisicam Dei & Christi visionem describi, Job. 19. vers. 26. Psalm. 17. vers. 15. Psalm. 27. versic. 13. 1. Corinth. 13. versic. 12. 1. Johann. 3. versic. 2. Apocal. 22. versic. 3. ac sidei sive imperfectæ cognitioni in hac vita opponi, 1. Corinth. 13 vers. 12. 2. Corinth. 5. versic. 7. Augustinus tract. 111. in Johann. Uevideant, dixit, non ut credant. Fidei merces est ista, non fides. Christus igitur hoc membrum posterius de visione gloria à Patre sibi datæ priori conjungit, 1. Ut ostendat causam finalem perpetuæ illius conversationis beatorum cum Christo, quæ est, ut videant gloriam ipsi a Patre datam, quæ vilio etiam fruitionem includit 1. Johann. 3. versic. 2. 2. Ut doceat, visionem illam fore præcipuum & maximum beatorum bonum, tum ratione objetti, quia versatur circa Deum, qui est summum & infinitum bonum, extra qvem non est verum bonum, qui est fons omnis boni ac proinde etiam beatitudinis, & circa Christum 9edv 9pwπον, tum ratione effecti, quia ex visione Dei omnia beatorum bona unice oriuntur ac dependent. Quemadmodumenim ex eo, quod Angeli dicun- te mundi constitutionem ipsum dilexerit, Id vero non-

tur semper videre faciem Dei, Matth. 18. verfic. 10.te. Aè colligitur, quod vivant in summa lætitia exhac visione in ipsos redundante, qvod Deum laudent & glorificent, qvod mysteria divina perfecte co-gnoscant, quod sint in bono consirmati, qvod Deo ferviant: itaqvoqve exeo, qvodbeati invitaz-terna Deum dicuntur vifuri, rectè infertur, qvod exilla vifione Dei dilectio & glorificatio, fumma delectatio & exultario, adeoq; omniareliqua corporis & animæ bona sint oritura, ut intract. de vina æterna S. 64. & legg. fuit demonstratum, Auguftin. q. 114. in Genef. Dei vifio fummum erit beatorum pramium, lib. de Spiritu & anim. cap. 55. Visso Deiest tota vita aterna. 3. Ut significet, se brevi postin. gloriam suam intraturum, nec amplius in vilispecie & ignominiofo, habitu, sed in divina & cole stigloria appariturum, quæ est Theophyladiin, h.l. observatio. 4. Ur innuat, se non in suum, fed in ipsorum bonum præsentiam illorum exoptare, nec libi aliquid gloriæ & felicitatis exillorum præsentia accessurum, sed ipsos visione glo-riæ beatos fore. Gloria Regum mundanorum pendet à copia, splendore & subjectione ministrorum, quos non eo fine sibi adjungunt, ut faciant eos gloriæ fuæ spectatores, sed ut gloriam ex illissibiacqvirant, Christi vero gloria non pendeta beatorum servitio vel intuitu, sed contra posiis beatorum felicitas & gloria ex visione gloria Christipender. Quævero est illa gloria & cujusnaturærespectuea CHRISTO competit, cujusviso-nem Apostolis & omnibus per sermonem ipsorum perseveranter credituris promittit? Chrysofto. mushomil. 81. in Johann. exponit de gloria divinænaturæ & ex ea argumentum Deitatis Christi petit. Iterum (inqvit) hoc concordia ad Patrem (& &. μοεσίας) indicium altius quam priora, quod gloriam illam ante constitutionem mundi sibi datam esse asserit, Quod si non ita est, (si ex datione illa gloria ante constitutionem mundi facta non posset divinitas Filii probari) libenter contradicentes interrog arem boc modo: Qui dat, alicui subsistenti dat. Num ergo primum eum generavit ac deinde gloriam dedit antè in gloriam eum dimittens? & quanam boc nititur ratione? vides, quod dedisti sie idem quod genuisti (ubi obiter notari potest, errasse Latinum Chrysostomi interpretem, qu quod in Græco dicitur hanc loqvendi formulam habere quandam συγκαβάβασιν, fic reddidit, becipsum aliquantulum ad humanam Christi naturamrespicerem, quâ in parte à scopo & verbis Chrysostomipenitus discessit.) Eadem est sententia Theophylacti, qui in hoc loco sic commentatur: Sieut superius dixit, glorifica me Pater gloria, quam habui, antequam mundus effet: it a & nunc ante conditum mundum sibi datam gloriam, inqvit, Deitatem. Dedit enimeirevera Pater Deitatem, ut Pater Filio naturaliter. Nam quia genuit eum, necessario etiam gloria autor fuit & suppeditator, qui substantia autor dicitur. Posset hac expositio probari ex eo, quod Christus Ioquatur detali gloria, in cujus visione beatitudo consistit, jam verò Scriptura passim testatur, electorum beatitudinem in visione divinæ gloriæ & essentiæ consistere. Augustin. tract, 111. in Johann, & aliide gloria humanæ Christi naturæ sermonem este statuunt, argumento permoti eo, qvod gloria illa dicatur Christo data inde atque ideo, quia Pater anvidetur Christo secundum divinam naturam convenire, quia Pater divinæ naturæ gloriam Filio dedit, non qvia dilexit eum, sed qvia genuit eum. Neq; enimideo ab æterno eum genuit, quia dilexir eum: sed contra potius, qvia genuit eum, ideo dilexiteum. Sed inter has expositiones non est hostilis quædam pugna sive contrarietas. Notandumenim , quod Christo secundum humanam naturam duplex competat gloria. Primo gloria-quædam animæ & corporis habitualiter & fubjectivè ipfiinhærens, quam cum beatis communem habebit, Phil. 3. v. 21. juxta ποίου scilicet non juxta. morov , ut Theodoret. in comm. illius locirecte monet, quia in gradu eminentiori hæc gloria Christo capiti competit, quâm beatis utpote ipsius membris. Secundò gloria divinæ & infinitæ majestatis, quæ per unionem personalem & exaltationem ad Dei dextram affumtæ humanæ naturæ obtigit, eique uni & soli præ omnibus beatis, imò præ ominibus Angelis competit, éui enim Angelo-rum unquam dixit, sede à dextris meis? Hebr. 1. vers. 13. unde etiam inter thronum Dei , id est, in quem Deus Christum ad dextram suam collocavit, & inter thronum Christi, idest, in quem Christus beatos collocabit, manifeste distinguitur, Apocal. 3. versic. 21. De hac posteriore gloria propriè & principaliter Christus hic loquitur, qvamvis priorem non excludat, ut oftendit prioris sententia argumentum. Ea verò non est gloria quædam realiter à divina gloria distincta, sed potius eadem, quamvis alio modo divinæ naturæ competat, essentialiter scilicer, per æternam à Patre generationem, alio verò modo humanæ naturæ, personaliter scilicet, per hypostaticam unionem & ad dextram Dei exaltationem. Et quia hæc gloria est folius Christi propria, inde Christus non dicit, vob, ut habeant gloriam, quam dedisti mihi, sed ut videant, ne quis forte cogitet, in hac gloria beatos Christo vel aquales vel similes futuros. Ambros. libr. 5. de fide cap. 3. Si judicaffet, quod divinam. sedem (dextræ divinæ, ad qvam Christus evectus est, quando in gloriam suam intravit) Pater omnibus daret, dixisset: Volo, ut ubi ego sedeo, illic sedeant mecum. At , inquit , volout fint mecum , non sedeant mecum. Et ubi ego, non quomodo ego. Deinde sequitur, ut videant claritatem meam, nec dixit, ut habeant, sed ut videant. Servus enim videt , Dominus possidet. Huic expositioni optime congruit quintum & ultimum hujus versiculi membrum, in qvo Christus gloriam illam, cujus visionem Apostolis & per sermonem Apostolorum in se credituris precatur, sic describit, qvod Pater eam sibi dederit, quia ante constitutionem mundi, idest, abæterno, sive ante jacta mundifundamenta ipfum dilexerit, hanc e-nimesse descriptionem æternitatis, ostendimus in cap. 165. Harm. in expositione, Matth. 25. vers. 34. Quidam hanc particulam προ καταβολής κόous conjungunt cum verbo idans. Theophyl. in. hunc locum: Oftendie se apparieurum in gloria, quam habuit ante conditum mundum. Habebam autem bane gloriam, inquit, eò quod dilexeris me. Infertum enim est, quia dilexisti me. Probat hanc constructionemex collatione versice, s. ubi Christus dicit, se gloriam habuisse apud Patrem, antequam mundus esset. Alii verò conjungunt cum verbo nya mnoas, qvod Harm. Tom. III. vel Gerbard. Contin. pars tert.

Pater cœlestis Filium ante mundi constitutionem dilexitac dedit etiam ei gloriam ante mundi constitutionem. Hoc vero membrum Christus ideò subjungit, 1. ut ostendat, se esse verum & æternum cum Patre Deum. Si enim gloriam ab æterno ante conditum mundum apud Patrem habuit, utique est verus & aternus cum Patre Deus, cum ante mundum conditum nil nisi mera Deitas extiterit. Nec obstat expositioni argumentums superius productum, quod Pater divina natura glo-riam Filio ab aterno dederit, non quia dilexit eum, sed quia genuit eum. Particula enim on interdum non notat causam sed signum manifestativum, juxta regulam: Voculæ causales, quia, quoniam &c. obtinent aliquando vim concludentium', seu sumuntur pro ratiocinativis. Genes, 22. versic. 16. 17. 1. Samuel. 2. versic. 25. Psalm. 116. versic. 10. Luc. 7. versic. 47. 1. Johann. 3. versic. 14. Sic ergo foret sensus: Dedisti mihi gloriam, talem scilicet ac tantam, in cujus visione beatitudo electorum consistit, ex quo manifeste elucet, quod ante constitutionem mundi me dilexeris, videlicet ut Filium tuum unigenitum ex substantia tua ab æterno natum. 2. Ut doceat, sibi ut homini divinam & infinitam gloriam à Patre cœlesti esse datam. Quia enim gloriam illam, in cujus visione beatitudo consistit, que proinde non potest esse alia quam divina & infinita gloria, qvia, inqvam, gloriam illa inde arq; ideò sibi à Patre datam afferit, qvia Pater ipsum ante constitutionem mundi dilexerit, ideò deducit nos ad humanam fuam naturam, cui Pater ab æterno dedit, id est, dare decrevit non solum claritatem corporis glorificandi & gloriam anima finitam subjective & babitualiter ei inhærentem, sed etiam divinam & infinitam gloriam, qvam utramque beati in vita æ-terna videbunt. Quo enim sensu regnum cœleste dicitur credentibus paratum à constitutione mundi, Matth. 25. versic. 34. ac quo sensu gratia dicitur credentibus data ante tempora secularia, 2. Timoth. 1. versic. o. eodem sensu etiam gloria dicitur Christo hoc loco à Patre data ante constitutionem mundi, ut ostendit analogia inter caput & membra. Jam verò credentibus regnum cœleste dicitur paratum à constitutione mundi & gratia ipsis dicitur dara. ante tempora secularia sensueo, qvod Pater cælestis ipsos in Christo ante jasta mundi fundamenta dilexerit & ex dilectione ad vitam æternam in Christo elegerit, Ephes. 1. versic. 4. & 6. unde notanter dicitur, z. Timoth. 1. versic. 9. qvod gratia illa in. Christo credentibus sit ab æterno data. Ergo etiam eodem sensu gloria Christo ante constitutionem mundi dicitur data, videlicet quod Pater i-pfum ab æterno dilexerit & gloriam ei dare decreverit, (puta secundum humanam naturam, nam fecundum divinam naturam gloriam apudPatrem actu habuit ante mundum conditum verlic. 51) Sensus igiturest: Volo, ut hi, qvos dedisti mihi, videant gloriam Deitatis, qvam assumtæ carniu-nivisti, ut summa cum lætitia videant gloriam, quammihi fecundum humanam naturam dare ab æterno decrevisti, quia me ut Filium tuum unige-nitum ab æterno dilexisti; & quia juxta æternum tuum decretum humanam naturam assumsi, inque ea passionem & mortem pro impetranda beavidetur simplicius. Sed reseodem redit, qvia torum glorificatione sustinebo, ideo eam imensa Ececcec 4

& infinità glorià coronabis , in quam cum dilecti justi autem ibunt invitam eternam. Et que est vita eterna? mei in cœlis aliquando intuebuntur, suma&inenarrabili lætitiå perfundentur, quo referri potett, quod videre, phrasi Hebraica interdum idem est qvod experiri & frui, Ps. 27, 13. Ps. 128. v. ult. Joan. 3,36.&c.Sic ergo Christus loquitur ut verus homo, cujus humanitas sic est à Deo Patre ab æterno dile-Cta, ut divinitatem in plenitudine temporis personaliter ei unire & per exaltationem ad dextram suam in sumam gloriam eam evehere ab æterno constituerit. Juxta hanc expositionem particula ort denotat causam præcedentis membri, quia dile-chio Patris est causa, quod gloria in plenitudine temporis Christo homini fuerit collata. Nec per hanc expositionem evertitur argumentum Deitatis Christiex hoc loco petendum. Nisi enim Christus in personæ unitate esset verus Deus, divina & infinita illa gloria, in cujus visione beatitudo consistit, humanæipsius naturæ communicari haudquaquam potuisset. 3. Quia Christus in v. 26. statim subjicit, notum eis faciam nomentuum, ut dilectio, quâ me dilexistissit in eis, ideò ostendit, se hic loqui ut Mediatorem, qvem in personæ unitate verum Deum & verum hominem esse oportebat, Dilexisti me ut hominem ante mundum conditum. Ergò etiam in me ab æterno dilexisti meos, id est, in me perseveranter credentes, eosq; ante jasta mundi fundamenta ad vitam æternam elegisti, ut gloriæ illius, quam mihi dedifti, non solum fierent spectatores, sedetiam cœlestis félicitatis, gloriæ & lætitiæ pro suo modulo consortes. Dilexisti me ab æterno ut caput credentium, ergo etiam in me dilexisti cos, qui per fidem fiunt membra corporismei mystici. Gloria illa, qua dedisti mihi, est evidentissimu documentum, quod ante conditum mundum ardentissimo amore me complexus fueris. Visio beatifica illius mez gloriz, quam przparafti Apostolis & omnibus per sermonem eorum perseveranter in. me credituris, itidem est certissimum argumentum, quod ipsos in me ac propter me ab æterno dilexeris, ac sicut dilectio, quâ me prosequeris, quia est æterna, ideo etiam est imutabilis ac invariabilis: ita quoq; dilectio, qua electos ad vitam æternam prosequeris, est imutabilis, & decretum de salute ipsorum est invariabile. 4. Christus etiam hoc အpos diopis μώ voluit distinguere visionem beatificam electorum cum æterna lætitia & gloria conjunctamà visione externa reproborum, qua Christum judicem cum gloria venientem in die novisfimo maxima cum trepidatione & dolore intuebuntur Non enim simpliciter dicit, ut videant claritatem meam sive meæ humanitatis, hanc enim etiam impii in die judicii aliqvo modo videbunt, Matth. 24,30. Apoc. 1,7. fed addit, videbunt gloriam, quam dedistimihi, co quod dilexistime ab aterno, hoc verò soli electorum oculi videbunt, gloriam enim illam Dei, quam Pater gignendo dedit Filio ante constitutionem mundi, soli electisumo cum gaudio intuebuntur. Matth. 5,8. 1. Joh. 3,2. Apoc. 22, 3. Aug. tract. III. in Joan. Quando videbimus clari-tatem illam Filii, professo tunc siet judicium vivorum & mortuorum, tunc tolletur impius, ut non videat claritatem Dei. Quam, nifi illam, qua Deus est? Beati enim mundo corde, quoniam ipsi Deum videbunt, nec mundo corde sunt impii, proptereanon videbunt. Tunc ibunt ipfi in supplicium aternum, sic enim tolletur impius, ne videat claritatem Dei,

ut cognoscant, inquit, te solum verum Deum, & quem misssti Jesum Christum. Non utique sicut cum cognoperunt, qui licet non mundi corde, tamen in forma servi clarificata. judicantem videre potuerunt , sed sicut cognoscendus est à mundis corde solus verus Deus cum Patre & Spiritusanto Filius, quia igla Trinicas est solus verus Deus. 5. Denique Christus argumentum aliquod suz petitionis in his verbis involvit desumtum ab æterno Patris cœlestis de electorum glorificatione decreto. Tume ab æterno humani generis Redemtorem & Mundi Salvatorem constituisti, ac me eo nomine dilexisti, quin & in me omnes verè & perseveranter credentes ita dilexisti, ut ad hæreditatis cœlestis possessionem in me eos elegeris, ergo æqvumes, ut me pro illorum glorificatione orantem paternè exaudias. Colligitur autem ex h, l. 1. Qvanta fitChristi æternam beatitudinem sidelibus precantis, & Patris cœlestis eam conferentis erga nos benignitas. Non in hac folum vita nos in nomine Patris servari, sanctificari & sibi uniri expetit, sedetiam cœlestis felicitatis & gloriæ confortesacindividuos focios in cœlo habere desiderat. Iren. l. 4. c. 28. Dixit hoc non vane glorians super hoc, sed gloriam fuam participare volens discipulis suis. Cyrill. lib. 11.in. Joan. c. 28. Que oratio, quam suave sit effe cum Christo, explicabit ? Ineffabilia certe sunt, nec oculus unquam vidit, nec auris audivit, nec in cor hominis afcendit, qua Deus praparavit diligentibus se. Quid enim majus, quam esse cum Christo? 2. Quam firma & immota fit salutis nostra certitudo. Christus, qui estipsa veritas, credituris in se per sermonem Apostolorum beatificamgloriæ suæ visionem pollicetur, ecquis ergo de eadubitandi relictus est locus? Aug. tract. 111. in Joh. Christus Jesus dicit, Filius Dei unigentus dicit, qui Pari conternus & conqualis est, dicit, qui propter nos homofa-Etus eft, sed sicut omnis bomo mendax non factus eft, dicit, via , vita , veritas dicit , qui mundum vicit , de bis , quibus picit , dicit: Audite , credite , fperate , defiderate , quod dicit. Pater, inquit, quos dedisti mibi, volo, ut ubi ego sum, I illi fine mecum &c. Omnibus pror sus ovibus suis bonus Pastor, omnibus membris suis magnum caput promisit hocpremium, ut ubi ipfe est, & nos cum illo simus, nec poterit nis fieri quod omnipotenti Patri se velle dixit omnipotens Filius: 3. Quanta consolatio in hac promissione sit proposita. Si verà & perseveranter in Christum credimus, cum ipso aliquando in regno coelesti erimus, & gloriam ejus videbimus. Eccur igitur magnoperè conturbati velimus, si mundus ignominia nosafficit, cùm in cœlo parata sitæterna gloria; simundus locum in terra nobis denegat, cum Christus promiserit nos secum in colo futuros; si non habemus hic manentem civitatem, cum in omnem 2ternitatem simus cum Christo futuri? Rom. 8, 17. 1. Theff.4, 17. 2. Theff.2, 15. &c. Aug. d. l. Inmagnam spem Dominus Jesus suos erigit, qua major omninò esse non possit. Audite & estote in spe gaudentes , propter quod vita ista non amanda, sed toleranda sit, ut esse possitis in ejus tribulatione patientes. 4 Quam scrium pietatis studium à sidelibus requiratur. Si in sutura vitade-sideramus ibi esse, ubi Christus est, requiritur, ut in hac vita simus, ubi ipse est, non tam ratione loci, quam ratione affectus & desiderii, utin virtutibus ipli conformemur, adversa patienter toleremus, & ad cœlestia toto corde aspiremus, Phil. 3. v. 21. Col. 3. v. 1. Ubiego sum, illic minister meus erit,

inquit Christus, Joh. 12. v. 26. Quodsi ergo in suturo seculo cum ipso esse desideramus, oportet ut in hoc seculo ipsi ministremus. S. Quam efficaces & indubiæ sint Christi preces. Quod hoc loco à Patre petit, videlicet ut secum sint, quos Pateripfidedit, illud Joh. 12,26. promittit. Ergo oratione sua non dubia & incerta, sed omninò certa & indubitata petit, Joh. 11,42. Heb. 5,7. 6. Quid præcipuè ac principaliter à Deo petere debeamus, non divitias, non honores, non terrena bona, sed gratiam in præsenti & gloriam in futuro seculo. Hæc nostra debet esse cura præcipua, hoc summum desiderium, inde Christus qui à promissione æternæ gloriæ valedictorium suum sermonem inceperat, dicens: in domo Patris mei mansiones multæ sunt, in eadempromissione orationem hanc concludit, dicens: Pater, volo, ut ubi ego sum, etiam illi mecum sint, quos dedistimibi, ut videant gloriam meam, videlicet in do-mo illa tua cœlesti. 7. Quod Christus post suam in\_ cœlos ascensionem glorificatum qvidem, sedtamen verum corpus habeat, illudq; in certo #8 beatis conspiciendum præbeat, ac qvod corpora beatorum fint quidem futura glorificata & spiritualia, interim tamen in certo #8 cum Christo futura. Quia enim fideles qui dicuntur futuri, ubi Christus est, non an mâtantum, sed etiam corpore con-stant, ideò in his verbis simul insinuatur resurrectio mortuorum. 8. Denique quod fundamentum nostræ in precibus fiduciæsitæterna & immutabilisilla Patris dilectio, qua ante mundum conditum non solum Christum Mediatorem dilectum soum Filium, sed etiam omnes verè credentes in ipso complexus est, ac in Christo & propter Christum ad vitam æternam ipsos elegit.

3. Postqvam Christus in hac tertia pericope exposuit, tum precum suarum objectum, pro qvibus scilicet petat, tum earundem materiam, quod scilicetillis precetur, jam tertio & ultimo loco subjungitmtiones, propter quasillorum in precibus suis curam agat, ac preces hasce suas a Patre cœlesti exaudiri justum sit. Rationes sunt duæ, quarum prior petita à salutari Dei & Christi cognitione. Pater juste & mundus te non cognovit, ego autem te cognovi, & ii cognoverunt, quod tu me miseris. Quidam de accurata horum verborum cum præcedentibus connexione non esse laborandum statuunt. Quemadmodum (inquiunt) in omtione affectibus plena non omnia exacte disponuntur, ita etiam hoc loco accidit, Christus enim orans ex serio affectuiterum exponit causam, cur Patri Apostolos commendat. Sed dubitari non potest, Christo in his verbis certum aliquem propolitum fuisse scopum, quo invento de dispositione facile judicari potest. Albertus tria exauditionis argumenta in bisce verbis contineri arbitratur, quorum primum petitum fit à necessitate exparte mundi, que exposcat, ut Pater colostis per Apostolos mundum illuminet sui cognitione; alterum à fonte cognitionis ex parte Filii Dei, qui est primus illuminator mundi, Matth. 11. verf. 26. ut fit fenfus : Ego fum fons notitia in mundo , & ideò habeo propagare in alios notitiam tuam; tertium ex derivatione lucis in Apostolos orbis fucuros illuminatores, ut sit sensus: Hi me revelante cognoverunt, quod tu me miseris, ut essem lumen sidei in toto mundo. Sed concinnius est ad unum eundemque scopum hæc omnia referre. Præcipuè ac principaliter Christo est propositum, rationem exponere, Harm. Tom. III. vel Gerbard, Contin. pars tert.

propter quam petat in futura vita cœlesti gloria illos ornari, pro qvibus hactenus fuerat precatus, quare tàm solicitam eorum in precibus suis curam agat, quare insuper æqvum sit, preces hasce à Pa-tre cœlesti exaudiri. Ratio illa ducta est à salutari Dei & Christicognitione. Respicit enim Christus ad versiculum tertium hujus capitis ac thesin generalem in co propolitam jam transfert ad hypothesin. Hacest vita aterna, idest, hicest unicus modus & via unica perveniendi ad vitam aternam. ut cognoscant, te solum verum Deum, & quem misisti Iejum Christum, quasi dicat: illi solum vitæ & gloriæ æternæ aliquando participes sunt futuri, qui in hac vita verè & salutariter cognoverint, & te Patrem. cælestem solum verum Deum & me in mundum missum, utsim unicus humani generis Redemtor & mundi Salvator. Jam vero hi pro quibus rogo, & te & me salutariter cognoverunt. Ergo æqvum est, utme pro illis precantem paternè exaudias ac glorià cœlesti illos in vita æterna ornes, ut mecum fint,& gloriam meam, quam dedifti mihi, videant. Minorem amplificat Christus tum ex antithefi, mundus destituitur hac salutari cognitione, ipsi verò ea præditi funt; tum à caufa efficiente, ergo falutaris illius cognitionis lucem in mentibus ipforum accendi, ipfi verbum Evangelii, in quo falutaris illa cognitio mundo offertur, fide acceptârunt. Senfus igiturelt. Impius & impænitens mundus te tuamque voluntatem in Evangelio patefactam agnoscere noluit, ego autem unigenitus tuus Filius, qui sum in sinu tuo, Johann. 1. versic. 18. ac solus te per meipsum persectissime novi, Matth, 11. versic. 26. salutarem tui agnitionem Apostolos hactenus institui, & illi mihi docenti fidem habuerunt, ideò & illos & per sermonem illorum crediturostibi commendo, ut cœlesti gloriâ aliquando eos ornes. Gloss. interlin. in hunc locum. Ideò boc eis volo, quia hi soli de mundo te cognoverunt. Simon de Cassia lib. 12. cap. 19. Ut ex audiatur ocyus, imò inhæsitanter paternas aures introeat honestapetitio, & quod petit, tribuat sibi Pater, se suosque discipulos cum mundo compante. Hic est principalis Christiscopus, secundariò & consequenter in his verbis 1. causam exponit, cur mundus à cœlestis gloriæ participatione maneat exclusius. Theophylactus in hunc locum. Postquam credentibus bac precatus, & tanta bona eispollicitus, dicit quiddam multæ misericordiæ & benignitate plenum. Pater enim inquit, juste, ego quidem etiam omnes homines hac bona assegui vellem, qualia precatus sum sidelibus, sed non cognoverunt te sideò privabuntur bonis & glorià. 2. Orationi suæ finem impositurus ostendit se commendato sibi à Patre munere in Evangelii prædicatione & voluntatis divinæ revelatione fideliter hactenus perfunchum fuisse, jamque nihil aliud restare, quam ut alteram commissi sibi muneris partem, videlicet redemtionem generis humani per suam passionem & mortem perficiendam aggrediatur. 3. Exprimit medium, per quod homines ad æternam beatitudinem pervenire poslint , quod est falutaris Dei & Christi cognitio, sive quodidem eft, vera in Christum fides, qvam cognitionis nomine hic intelligi, superius in v. 3. expositione ostendimus. 4. Occurrit tacitæ objectioni. Eccecee 5 PoftPostquam hactenus oraverat pro seipso, pro Apostolorum Collegio, & pro toto fidelium populo, consequens jam videbatur, ut oraret pro toto genere humano. SedChristus hisce cogitationibus occurrens denuo monet, sibi jam non esse propositum rogare pro mundo, simul etiam causam exponit, cur non roget pro mundo sive impænitentibus, nimirum quia verbum Evangelii, in qvo salutaris Dei cognitio ipsis offertur, pertinaciter repudiant. Expenden-da vero sunt singula Christi verba. Primo suavisimum nomen Patris sextâ jam vice in precibus hisce fuis repetit, v. 1.5.11.24. & 25. propter causas în-præcedentibus expositas, ad quas specialis illa accedit, quod Christus Patrem à se cognosci dicturus, ideò præmittat nomen Patris, ut ostendat, Patrem inde atque ideo à se perfecte cognosci, quia ipse sit unigenitus Patris Filius per æternam generationem divinæ sapientiæ & essentiæ particeps factus, sicut etiam, Matth. 11, 26. dicit: Nemo novit Patrem, nisi Filius, qui ideo Patrem novit, quia est Filius. Secundò Patrem, quem in precibus suis compellat, vocat justum. Albertus putat, juste posse hoc loco accipi adverbialiter, ut sit sensus, justo tuo judicio factum, ut mundus à salutari tui cognitione fuerit exclusus, sicut Rom. 1. v. 21. & 24. dicitur, quia cum cognovissent Deum, non sicut Deum glorificaverunt, propter quod tradidit illos Deus in desideria cordis eorum. Sed hoc oritur ex ignorantia textus Græci, qui solus est authenticus. Is enim evidenter docet, voculam juste esse nomen in casu vocandipolitum. Inv. 11. Patrem cælestem Christus vocaverat fanctum, sanctificationem Apostolorum ab ipso petens, hîc verò eum vocat justum, cujus rei variæ afferuntur rationes. Chrysoftomus homil. 81. in Joh. hocideò factum statuit, ut fignificetur mundum non habere, unde Deum arguat injustitia, quod ipsum non noverit, cum sua culpa ipsum agnoscere noluerit. Cum hac expositione ferè congruit sententia Augustinitract. 111. in Joh. Quia justus es, ideo te non eognovit & c. Quid est enim meum cognoscere, nisi vita eterna, quam mundo damnato utique non dedit , reconciliato dedit ? Propterea it aque mundus te non. cognovit, quiajustus es, & meritis ejus, ut non cognosceret, tribuisti. Et propterea mundus reconciliatus cognovit, quia misericors es, & ut cognosceret, non ejus merito, sed gratia subvenisti. Cyrill. lib. 11. in Johan. c. 29. justitiam Patris ideo prædicari statuit, quia missio Filii, cujus hic fit mentio, ad genus humanum redimendum, & diabolum eorum hostem puniendum spectet. Voluntate Patris (inqvit) factus homo Filius eft, ut natura hominum per Spiritum sanctificata, & Deo conjuncta in superioribus habitet mansionibus. Creatus enim homo est ab initio non ad malum, sed adbonum. Ad improbitatem autem diaboli artificio depulsus, non injuria à justo Patrerelevatur (ita enim legendum, non revelatur) & apeccatis detrusus ad primam imaginem reparatur. Jure autem etiam, qui violare imaginem Dei ausus est, id est, diabolus plettitur &c. Hæc ad Patrem dicebat, quasigratias pro nobis agens, quoniam per justitiam suam salutem cupiditate lapsis attulit & diabolum condemnavit. Euthymius eò respectú haberi putat, qvod Pater non à Solis Judais, sed ab omnibus hominibus agnosci voulerit, ut omnes salvi fierent. Quidam putant, Patremideo hic wocari justum, quia Christus petat sidelibus suis aternam retributionem, que est actus justitie, 2. Thess. 1. v. 6. & tem quandam vim orationi afferre & vehemen-

circa hanc expositionem, si quis ea utivelit, notandum, qvod passionibus & bonis operibus piorum æterna reddantur præmia non ex justitia firis Eta, sed ex justicia misericordia temperata, non ob dignitatem vel meritum aliqvod operum, sed quia imperfectio & immundities illis adhærens merito Christi tegitur, quod est misericordiæ; &quia promissionem gratuitam Deus edidit, quod bona opera renatorum non solum temporalibus, sed etiam æternis præmiis afficere velit, quod promisfum ipfo actu præstare est justitiæ, illius scilicet que respicit promissionis veritatem non autem operum dignitatem. Huic sententiæ affinis est ea, quod Christus Patrem hoc loco ideò vocet justum, quia salus credentium æterna non tantum Dei misericordia, sed etiam justicià nititur, tum quia Christus vitam æternam credentibus caro precio promeruit, cujus justicia cum per sidem credentibus imputetur, ideò etiam jus illud, quod Christus passione suacquisivit, ipsis donatur, proinde non convenit justitiæ, ut Deus peccata in credentibus justitiam Christis side sibi applicantibus puniat, cum morte Filii ea sint expiata, tùm quia vita æterna credentibus in Christum est promissa, jam vero qvod pro-missum vi veracissimæ promissionis dari æqvum est, & justum, quamvis promissio ipsa sit gratuita, atque hac ratione beneficium promissum gratis detur. Ex his rationibus quædam utiliter huc applicari possunt, cum exsibi invicem non adversentur, sed subordinentur. Deus enim justus est, tum sensu legali, quia reddit unicuique secundum opera fua, tum sensu Evangelico, quia credentes in Christum reputat justos. Quare cum Christus hoc loco discrimen faciat inter mundum pertinaciter contemnentem Evangelium, & inter Ecclesiam side illudrecipientem, convenienter Patri tribuit nomen justi, tum sensulegali, quatenusex ordinæ justitiæ contemtores Evangelii in cœcitate suarelinqvit, ac pænamæternædamnationis ipsis irrogat , tum sensu Evangelico , quatenus juxta gratuitam suam promissionem sideles temporalibus & æternis præmiis ornat, ac jure adoptionis cœlestem hæreditatem ipsis distribuit, quæ sunt verba Brentii inh. l. Interim simplicissimum videtur, nomen justi hic accipi positum pro misericorde, quia prædicat dilectionem Patriserga se Mediatorem & credentes. Justitiam enim Dei, quandoque in Scripturis poni pro misericordia patet ex Pfalm. 31. vesic. 2. Pfalm. 51. versic. 16. Pfalm. 143. versic. 1. Daniel. 9. versic. 16. ut sit sensus. Mifericors & benignissime Pater , lieber frommer Batter. Syrus addidit affixum mi Pater. Item pro fanto, quia justitia universalis est rectitudo voluntatis, quâ Deus immutabiliter vult bonum, & nihil vult nisi bonum, ut sit sensus. Sante Pater, qui es fons omnis justiriæ, regula æquitatis & mensuratotius rectitudinis. Tertiò amplificat fidem eorum, pro quibus orat ab antiebes. Et mundus te non cognovii. Co-pulativam neu plerique statuunt, more Hebraico hic abundare, unde vulgatus Interpres eam omiferit. Aug. inPf. 4. Familiare est illi lingua, qua Propheta locuti sunt, ut conjunctione utatur, cum nihil pracesserit anne-Hendu, Exod. 12, 15. Ruth. 1, 1. Joh. 6,5.1. Joh. 1,1. Sed manifestum est attento lectori, eam h. l. laten-7. 2. Tim. 4. v. 2. Hebr. 6. v. 10. Jac. 1. v. 12. Sed tem affectum exprimere, unde Syrus eam retinuit.

Potest enim exponivel intensive, quia apud Hebræos interdum ponitur pro 3, etiam, Exod. 12. 4. Prov. 24. v. 27. Efa. 24, 22. vel adversative, quia yapud Hebræos interdum ponitur pro quamvis serem. 31. v. 35. Hof. 5. v. 2. Zach. 12. v. 3. Scopus enim Christi est, corum, pro qvibus orat, cognitionem five fidem commendare , qvod mundo nec cognoscente nec credente, ipsi tamen cognoverint ac crediderint. Sensus igitur erit. Quamvis mundus te non cognoverit, ego tamente cognosco & mei itidem te cognoscunt, igitur meri-to solicitam illorum curam in his precibus meis ago, ac coelesti glorià eos à te ornari peto. Magnum eft, quod toto mundo non credente, imo renitente & persequente credunt, quod nec mundi illecebris, nec furoribus & minis, necexemplo patiunturse à te avelli vel permoveri, ut Evangelium meum repudient, ideo æqvum est, ut eos tibi commendatos habeas ac gloriæ meæ spectatores facias. Intertotincredulos credere, in tanta mundi cocitate videre, in tanto mundi furore sapere, amore & præmio dignum est. Mundi nomine quidam intelligunt incredulos Judæos, Joh. 15, 18. sed rectiùs generaliter accipitur pro impœnitentibus & in-credulis, ac pertinacibus Evangelii contemtoribus, cum credentes in Christum non solumabincredulis Judais, sed etiam à toto impiorum in mundo confortio his verbis separentur, unde Cyrill. libr. 11. cap. 29. recte dicit, per mundum intelligieos, qui Evangelica pradicationi adversantur. Verbum eyvo ponitur in fignificatione præsentis pro y wword sicut etiamapud Latinos verbum novi. Mundus te non cognovit, utte sciat & in te credat. Multa autem complectitur Christus, quando mundo cognitionem\_ Patris cœlestis derogat: 1. Mundus te non cognovit, idest, cognoscere noluit, cum tamen ex creaturis aliqualem, & ex verbo Evangelii à me prædicato falvificam tui cognitionem haurire potuisset, Rom. 1. v. 19 20. 2. Quamvis qvidam eorum, qui funt de mundo, adaliqualem tui cognitionem aspiraverint, tamen qvia verbum Evangelii à me prædicatum repudiarunt, ideo cognitio illa non est perfecta, nec ad salutem sufficiens. Gentiles cum cognovissent Deum, tamen non sicut Deum glorisicaverunt aut gratias egerunt, sed per horrendam idololatriam musărunt gloriam Dei in similitudinem imaginis corruptibilis hominis, Rom 1, 21. & 23. Judæi cognoverunt Deum esse unum, sed qvia ex verbo Evangelii agnoscere noluerunt, tres elle distinctas unius divinæessentiæ personas, ideo nec illi verè salutariter Deumagnoverunt. 3. Mundus te non cognovit, quia me Filium tuum, fine quo Pater non agnoscitur, persequitur, non agnoscit nec credit me esse à te missum, ut sim humani generis Redemtor & mundi Salvator, non agnoscit tuam ergame dilechionem , qvod dilexeris me antemundum conditum. Jam verò in eo consistit vita eterna, ut cognoscant non solum te verum Deum , sedetiam eum, quem misisti, JE-SUM CHRISTUM, Joh. 17,3 &c. Hanc ayvariavins mundo accusari patet ex membro opposito. Illicognoverunt, quod tu me miseris. 4. Mundus nec Patrem necjustum teese cognovit, hocest, necbonitatem tuam in Evangelio manifestatam side amplectitur, necjudicium tuum in lege revelatum timet, sed hæretin supina securitate. 5. Mundus non ita te cognovit, ut te colat, tibi serviat & grata obseqvia

[præstet, sed torus positus est in maligno, 1. Joh. 5,19. servit diabolo, qui est Princeps mundi, Joh. 14. vers.30. 6. Mundus hujus agravias & exceecationis, nontemporales solum, sed etiam æternas aliqvando luet pænas. Factum enim justo tuo judicio, ut ejus ainitteret cognitionem, cujus noluitrecipere dilectionem, ac ejus perderet auxilium, cujus pertinacitersprevit consilium. Fiet insuper justo tuo judicio, ut mundus ex tenebris illis cacitatis ruat in aternas inferni tenebras. Cum enim non sit in numero eorum, quite & me salutariter cognoscunt, ideò non est in numero eorum, quos dedisti mihi, ac consequenter etiam non erit in numero eorum, qui ubi ego sum, mecum erunt & gloriam meam, qua dedisti mihi, videbunt. Hæc omnia Christus complectitur, quando dicit, Pater juste & mundus te non cognovit. Idem enim agit, qvod etiam Matth. 11, 24. jam antè egerat, ubi dixerat: Confiteor tibi, Pater, Domine cali Sterra , quia abscondisti hac à sapientibus S prudentibus S revelasti ea parvulu. Cyrillus in h. l. Has

ad Patrem dicebat, qualignatias pro nobis agens.
Quarto exprimit fontem & originem falutaris 9eoyvaoias in credentibus. Ego autem cognovilive novi te. Nam & hic eyrar ponitur in significatione temporis præsentis, Joh. 8,55. Ego oida novi sive cognosco, cognitum habeo Patrem, & servo sermonem ejus. Quamvis mundus necte nec me cognoscat, ego tamen te novi & qvidem perfectiffime novi, quod fim ab æterno ex tua fubstantia genitus, novi, qvod dilexeris me ante mundum conditum, novi, qvod miseris me in mundum ad Evangelium prædicandum & genus humanum redimendum, nec folum theoreticè te novi, sed etiam spontanea, promta & fancta obedientia in opere redemtionis tibi obsequor, Joh 14,3 1. honorifico te Patrem meum, Joh. 8. v.49. & que tibi placita sunt, facio semper v. 30. Idem. ergo Christus hoc loco docet, quod Matth. 11,26. jamante docuerat. Nemo novit Patremnifi Filius, & cuivoluerit Filius revelare, Quod enim Christus ea ratione Patrem à se cognosci dicat, ut ejus cognitionem aliis communicet, patet ex versu immediate sequente. Et notum eis fecinomen tuum, & notum fa-ciam. Scopus igitur in his verbis Christo is propositus est, ut fontem & originem salutaris & salvificæ Dei cognitionis in credentibus aperiat, unde non simpliciter dicit. Mundus te non cognovit, illi verò pro quibus rogo, te cognoverunt, sed medio loco interserit, Ego autem te cognovi. Ostendit igitur, se esse Mediatorem, per quem salutaris Dei cognitio hominibus communicetur, ac duos cognitionis illius ponit gradus, quod primum ipse cognoverit Patrem, acdeinde cognitionem illam credentibus communicaverit.

Denique quinto exponit eorum, pro qvibus rogat, sidem & sideillius objectum adaquatum. Et ii co-gnoverun, quod tu me miseris. Per 128; 278; plerique intelligunt solos Apostolos, quos peculiariter sibi à Patre datos esse dixerat versic. 6. qvod de illisin. v. 24. præcedente repetit, quos à mundo separaverat v. 9. & 14. qvod etiam facit in hoc v. 25. qvibus nomen Patris manifessaverat, versic. 6. quod ipsum de illis subjicit in versi. 26 sequente. Censent igitur, Christum in ultimis hise etribus versiculis de solis Apostolis agere ac postqvam pro credituris per sermonem Apostolorum oraverat, denuo se ad preces pro Apostolis fundendas convertere.

Sed hanc sententiam approbare non possumus, cum per cam insignis illa consolatio, qvæ in his verbis omnibus verè in Christum credentibus proponitur, non mediocriter labefactetur. Concedimus quidem, Christum etiam hîc de Apostolis loqui, sed negamus de solis Apostolis ipsi sermonem effe, ut evidenter patet ex toto contextu. Christus enim adhuc versatur in precibus, qvas fundit pro omnibus per sermonem Apostolorum in se credituris, v. 20. quibus ut in v. 21. 22. & 23. gratiam in bac vita, ita in v.24.25. & 26. gloria in future visa precatur. Nec potest contrariú ex adductis argumentis evinci. Nam primò, qvod illos, pro quibus orat, sibi à Patre datos esse afferit, illud non accipiendum est de datione per electionem & vocationem ad Apostolatum, qvo sensu hæc phrasis accipitur in v. 6. sed de datione per electionem advitam aternam, quo sensu hæc phrasisaccipi-tur in v. 2. Secundo non esse de mundo ita competit Apostolis, utsit illis cum omnibus verè in Christum credentibus commune. Tertiò Christus ideò in v. 26. subjicit, se non solum jam antè nomen Patris cœlestis illis, pro qvibus orat, notum fecisse, sed etiam porro illud notum ipsis facturum, ut eo ipso ostendat, se hoc loco non agere de solis Apostolis, qvibus immediatè in propria persona Evangelium manifestaverat, sed etiam de omnibus credentibus ad finem usqve mundi victuris, qvibus mediatè per fermonem Apostolorum nomen Patris cœlestis erat manifestaturus. Nimirum agit hic Christus de Apostolis, sed quatenus considerantur ut seminarium totius Ecclesiæ N. T. & universales Evangelii præcones in toto mundo. Ac quemadmodum Christus se tanqvam caput cum. omnibus verè credentibus conjungit, ita Apostolos & omnes verè credentes tanqvam unius corporis mystici membra complectitur, ac utrosq; simul in precibus hisce suis Patri cœlesti commendat, cum omnes , Christum à Patre missum esse cognoverint, id est, crediderint (quo modo verbum ywaoxen in toto hoe capite accipitur vers. 3.7.8.23.) Adjectum illum προσδιορισμον ότι συ με απεςειλας Augustin. tract. 111. in Joh. accipit in sensu caufali. Adoète cognoverunt, quiatume missi, ergo ex gratia co-gnoverunt. Sensus igitur foret. Non ex naturæ vel proprii ingenii viribus ad salutarem illam tui cognitionem pervenerunt, sed inde atque ideo te cognoverunt, quia tu me missifi in mundum, ut doctrinam Evangelii prædicarem, & in ea tuam essentiam & voluntatem hominibus manifestarem. Sed rectius accipitur in sensu objectivo. Cognoverunt, quodtume miseris, quod sim promissus & jam exhibitus Messias, ex tua substantia ab æterno genitus & in plenitudine temporis homo factus, di-vina autoritate in mundum missus, ut sim humani generis Redemtor & mundi Salvator, quæ omnia missionis nomine comprehendi superius ostendim9. Quoties enim Christus in hoc valedictorio sermone & in hisce precibus à discipulis cognitum esse dicit, ort quod Pater ip/um miserit, semper illud accipitur objective sive eidizas, Johann. 16. v.27. & 30. cap. 17. v. 8. & 23. Colligitur autem ex his verbis 1. ex bonitate Dei φιλανθρωπίαν & ex φιλανθρωία omnia beneficia spiritualia & cœlestia credentibus collata unicè descendere, unde Christus pro salute cre lentium orans Patris justitiam, id est, miseri-cordiam & bonitatem prædicat. 2. Deum esse & crementa. 4. Inest etiam his verbis argu-

manere justumac fanctum, etiamsi mundus eum. non cognoscat, sed in cocitate sua pereat. 3. Mundum totum esse meras tenebras, meram caliginem ac cœcitatem. Christus enim hic ejusmodi descriptionem mundi tradit, qvod non noverit Patrem, quia Filium non novit nec honorat, sed repudiat, verbum ejus repudiando, Joh. 5. v. 23. & qviato. eus in maligno positus est, I. Joh. 5. V. 19. nec servate. jus mandata, 1. Joh. 2. v. 3. & 4. Est autem duplex mundi cœcitas ἔμΦυτ ⑤ κ ἐπίκτη ⑥, quarumutra que salutari Dei & Christi cognitioni opponium. Filius est summa lux, Joh. 1. v. 4. mundus verò tenebræ, qvid ergo mirum, qvod tenebræ non comprehendunt lucem? v. 5. 4. Filium Dei Patrem. fuum perfecte cognoscere & notitiam ejus in luce Evangelii hominibus offerre, Matth. 11. verf. 16. proinde veram & salutarem Dei agnitionem non nisi ex verbo Evangelii peti posse ac debere. Cyrillus lib. 11. cap. 30. Verbum & consilium & sapientia Patris cum sit , profunda geniroris naturaliter novit , sicut 5 mens humana ea , que in ipsa sunt , ignonire non potess. Revelat autem Pater Filium, & Filius Patrem. 5. Cognitionem veri Dei pendere à cognitione Christi Mediatoris, qvia cognoverunt, quod me miseris, ideo etiam te cognoverunt , inqvit Christus. Posterior ratio, propter quam Christus gratiam & gloriam credentibus le petere dicit, desumta estab uberiore sui manifestatione. Et notum eis feci nomen tuum, & notum faciam, ut dilectio, qua dilexisti me, sit inipsis, & ego in ipsis. Scopus principalis est exponererationem, propter quam æqvum sit verè credentes gratia & gloria donari, ac preces has pro ipsis sulas a Patre exaudiri, quia scilicet nomen Patris ipsis notum fecerit, & porrò etiam notum facturus sit. Quibus enim nomen Dei notum factum, idelt, qui ad falutarem & falvificam Dei cognitionemaspirarunt, ac qvibus nomen illud etiam porronotum fier, ideft, qui in salutari illa agnitione majora subinde incrementa capient, illos æqvum està Patrein hac vita benigne conservari, & in futura vita glorificari. Præter hanc principalem etiam aliæ possunt dari connexionis rationes: 1. Dixerat Christus, illi, pro qvibus rogo, cognoverunt, qvod tu me miseris. Ut ergo significaret, ipsos hanc salutarem cognitionem non habere à seipsis velà natura, ideo subjicit. Ego eis notum fecinomen tuum, qvasi dicat ideo illud cognoverunt, quiaego eis notum feci. Particula enim zey fæpè ulurpatur causaliter pro quia, etenim, Genes. 20. v. 4. Ps. 60. v. 12. Es. 53. v. 11. Zach. 2. v. 4. &c. Ostendit igitur, qvo fine cognitioni credentium illud præmiserat, Ego cognovite, nimirum utfontem &originem falutaris illius cognitionis in Apostolis ostenderet. 2. Dixerat Christus, Ego te cognovi, & iitognoverunt. Ne quis igitur existimet, discipulosino cognitione Dei esse Christo equales, ideo addit, Ego notum eis feci nomen tuum, quasi dicat ego cognovi per naturam, illi per gratiam; ego cognovi per essentiæ communicationem, illi per meam manifestationem. 3. Occurrit insuper Christus tacitæ objectioni ac imperfectionis tentationi. Noninficior, cognitionem ipsorum adhuc esse insirmam & imperfectam, sed ego ipsis porro notum faciam nomen tuum, ut cognitio & fides ipsorum majora subinde capiat inmentum ab officio Christi ductum. Missisti me in de redemtione & salute human i generis, ac porro mundum eo fine, ut officio Doctoris fungar. Eo fideliter hactenus functus fum, notum eis feci nomen tuum; eo etiam in posterum sideliter functurus fum, notum eis faciam nomen tuum. Jam verò ad fidelis Doctoris officium inter cætera etiam hoc pertinet, ut pro auditoribus ac discipulis suis roget, qvod dum facio, non dubito, qvin me pro ipsis deprecantem paterne sis exauditurus. Cum eo fine inmundum me miseris, ut salutarem tui notitiam hominibus impertiar, ideò etiam notum eis feci nomentuum, & porro eis notum illud faciam. Tuum erit, me proillis, qvos ad tui cognitionem tuo justu &mandato perduxi, folicitè precantem benignè exaudire. Expendenda vero sunt singula membrahujus ultimærationis. Primo exponit Christus, quid hactenus fecerit. Et notum eis feci nomen\_s tum. Perres autes, plerique denuò folos Apo-folos intelligunt, qvibus in scholam suam & fami-liare consortium ascitis Christus peculiariter nomen Patris manifestaverit. Sed paulo antè ostendimus, Christum non solum pro Apostolis, sed etiam pro omnibus per sermonem Apostolorum credituris adhuc orare. Illis ergo dicit se notum fecille nomen Patris, 1-quia Apostoli, quibus nomen Patris notum fecit, fuerunt seminarium totius Ecclesia N. T. ac proinde in persona Apostolorumetiam reliqvis per sermonem Apostolorum credituris nomen Patris notum à Christo fuit factum. 2. Quia Christus non solis Apostolis, sed etiamaliis verbum Evangelii prædicavit, & qvia per prædicationem illam multos ad fidem perduxit, ideò pro illis etiam hoc loco orat, monuimus enim superius futurum @: 5200 657 20 in v. 20. etiam. includere fignificationem temporis præsentis. Quid per nomen Patris, qvod se sidelibus suis notum secisse asserti, intelligendum sit, superius in explicatione v. 6. latè fuit expositum, hoc loco illud duntaxat monendum, qvod per verbum 2/100 essanon tantum exterior verbi prædicatio, sed etiam prædicationi illi conjuncta interior per Spiritum fanctum illuminatio sit intelligenda. Christusenim multis notum fecerat nomen Patris sui, pro qvibustamen hoc loco non orat, qvia scilicet perillam notificationem non fuêre ad interiorem & salutarem Patris cognitionem perducti.

Secundo exponit, qvid porro facturus sit. nosum faciam, scilicet nomen illud tuum. Augusti-nustract. 111, in Joh. accipit de manifestatione intuitiva ac beatifica, quæ sequetur in vita æterna. Notum feci per sidem, nocum faciam per speciem. Notum fecicum sine peregrinantibus, notum faciam sine sine regnantibus, quæ verba, ut solet, repetit glosla interlinearis. Et sanè non negamus manifestationem illam, qua Christus nomen Patris sui credentibus notum facit, non tantum ad hanc, sed etiam ad futuram vitam pertinere, imò in futura vita suum accipere complementum, interim non debet ex-cludi manifestatio, quæ sit in hac vita, de qua propriè hicChristus loqvitur, & absq; qua nemini perfecta cognicio in vita æterna obtinget. Chrysost. &Euthymius exponunt de notitia, qvæ Apostolis in die Pentecostes per visibilem Spiritus sancti effusionem contigit, ut sit sensus. Exposui hactenus dilectis meis Apostolis doctrinam de tua essentia & voluntate, manifeltavi iplis omne confilium tuii

etiam ampliorem &uberiorem nominis tui cognitionem ipsis impertiar & sidei lucem in illis augebo, quando ad dextram tuam collocatus Spiritum sanctum ipsis misero. Hanc expositionem non. non improbamus, interim duo illi addenda effe monemus. Primum est, qvod non debeat excludi manifestatio nominis divini, tacta Apostolis ante Christi in cœlos ascensionem, & Spiritus sancti effusionem. Nam per quadragintà illos dies inter Christi resurrectionem & ascensionem interjectos non folum ferfum vivum eis demonstravit in multis TEXungious, sed etiam locutus est eis de regno Dei, Act. 1. V. 3. quin & per insufflationem dedit eis Spiritum santium interiorem cœlestis veritatis Doctore, Joh. 20,22. & aperuit illis sensum, ut intelligerent Scripturas, Luc. 249 45. Dionys. in h. l. Notum factam post resurrectionem cumper insufflationem & ignearum linguarum apparitione infudero eis Spiritum sanctum ad intelligendum Scriptums ac mysterium Trinitatis, clarissime verò seu per speciem notificabo te eis, cum ad Patriam perducentur. Alrer meft, quod hæc verba non debeant accipi exclusive de notificatione solis Apostolis per Spiritus sancti essulionem facta, led inclusive de notificatione per Apostolorum sermonem etiam aliis conferenda, ut lit sensus: Non tantum Apostolis hisce meis notum faciam nomen tuum, sed etiam per ipsorum ministerium, ac sermonem in toto mundo illud manifestabo, ac per Spiritum fanctum in cordibus hominum ero efficax, ut ex verbo Evangelii te faluta-riter agnoscant, & in agnitione illa subinde magis proficiant. Albertus in h.l. Notum eis faciam nomen tuum per Spiritum sanctum, quem à te eis mittam, ut sic per eos toti mundo notum fiat.

Tertio exponit finem & confequens illius manifestationis, tum facta, tum porrò facienda. Ut dile-tio, quà dilexistime, sie inipsis, S ego inipsis. Qui dam putant hacideò à Christo asserri, ut exhibeant novum petitionis argumentum. Ideo peto illos in unitate conservari, & glorià cœlesti ornari, ut per sidem aliqvo modo percipiant dilectionem, qua in me dilecto tuo Filio iploscomplecteris, & ut per fidem in cordibus ipsorum habitem, Eph. 3, 17. Sed rectiùs dicitur, Christum his verbis exponere finem & consequens salutaris illius, de qua egerat, manifestationis, ideò eis notum feci, ac porro etiam notum fa-ciam nomen tuum, i. Ut dilectio, qu'à me dilexisti, sic in eis, id est, ut cum notitia nominis tui etiam dilectio tua per me dilectum tuum Filium adiplos derivetur? ut per manifestationem illam tui nominis ad veram fidem perducti, in me dilecto tuo Filio etiam ipli, ut filii adoptivi, diligantur, ut quanto illi te uberius ac intimius cognoverint, eò magis à te, ut filii diligantur, qvemadmodum etiam me, ut Filium tuum unigenitum ardentissime diligis, ut in cordibus suis sentiant caritatem illam tuam incomprehensibilem, qvanon me solum, sed etiam ipsos in me ac proprer me diligis. In Gracoest, ut ή αγάπη ην ηγαπησας με sit in eis , qvod positums
ελλαπ μιώς pro καθ' ην sive η ηγαπησας με, Marc. 4.
versic. 41. 2. Timoth. 4. versic. 7. Notandums verò primo, qvod cùm Christus dicere potuisset, ut diligas eos, sicut me diligis, quomodo in v. 23. lo-cutus fuerat, jam stylum aliter informet, & non sine singulari mysterio dicat , ui dilettio , qua dilexistime, sie ineis. Significat enim, quod quando

Deus credentes diligit, tunc ipsa dilectio, quæ est Spiritus sanctus, sit in dilectis à Deo. Sicut Rom. 5. v. 5. quod caritas Dei sit effusa & diffusa in cordibus credentium per Spiritum sanctum ipsis datum, in qvæ verba Ambrolius sic scribit ; Pignus caritatis habemus in nobis per Spiritum sanctum, qui datus est nobis. Dionysius in h. l. Certumest, quod dilectio Dei sit ipse Deus diligens, veruntamen Pater dicitur diligere Filium Spiritu sancto. Sensus igitur est, ut dilectio, quâ me diligis, id est, tuipse me diligens vel Spiritus sanctus, qvo diligis me, sit in ipsis per lumen gratie in præsenti & per lumen gloria in futuro seculo. Secundo qvod Christus hic non loqvitur de generali, sed de speciali Patris cœlestis dilectione, qvia emphatice dicit, ut dilectio, quâme dilexisti, su incis. Jam verò dilectio illa, qua Pater Filium complectitur est specialis, imò singularis dilectio, ac inter dilectionem Dei generalem & specialem hoc discriminis præter reliqva. intercedit, qvod illâ Deus non sic diligat, ut ipsam dilectionem communicet, sed hac videlicet speciali dilectione ita diligit, ut ipsam dilectionem dilectissais conferat, unde Apostolus, 1. Joh. 3. v.1. non dicit: Videte quali caritate Pater nos dilexerit, fed qualem caritatem Pater nobis dederit. Tertiò quod Christus non dicat, ut caritas tua sit erga eos, sed in Antequam fideles Deum cognoscunt, & in-Christum credunt, caritas Dei est erga illos, sed nondum in eis. Is enim dilexit eos in Christo ante ja-Etamundi fundamenta, qvamvis ipsi talem Dei amorem, neque cognoscant, neq; ab effectis sentiant. Sed tum demum amor ille Dei incipit esse in sidelibus, cum illum agnoscunt; &per Spiritum sanctum caritas Dei in cordibus ipsorum diffunditur, Rom. 5. v. 5. Qvartò qvod Christus ideò dicat dilectionem Dei esse in credentibus, qvianon solums à Patre cœlesti diliguntur, sed etiam ab eo se diligi fentiunt, & vivum suavitatis divinæ gustum in cordibus suis percipiunt. Theophylactus in h. 1. Ut dilectio, qua dilexistime, sit in eis per cognitionem, h. e. ut agnoscant quali & quantame dilexeris caritate (& in me-etiam ipsos) inde verè credentes sic describuntur, quod gustent donum ealeste & participes fatti sint Spiritus fantti, quod gustent bonum Dei verbum & virtutes suturi seculi, Hebr. 6.v. 4.& 5. Per hunc essicacem & vi-visicum divinæ dilectionis gustum dilectio Dei est in cordibus credentium. Quintò qvod per dilectionem Dei, quippe que non est frigida, sed ar-dentissima; nec otiosa & inessicax, sed actuosissima & maximè benefica, juxta phrasin Hebraicam, quâ pergratiam interdum intelliguntur charifmata ex gratia data, fimul intelligantur beneficia ex dile-ctione in dilectos collata, per qvæ itidem dilectio Dei est in credentibus, id est, credentes ex beneficiis illis colligunt, se à Deo diligi. Sensus igitur est, ideò illis notum faciam nomen tuum, ut cum per hanc manifestationem ad veram sidem perducti fuerint, omni benedictione in me dilecto tuo Filio ipfis benedicas, Eph. 1. v. 3. ut ipsis operibus declares, qvod ardentissimo amore iplos prosequaris, sicut operibus declarasti, quod ardentissimo amore me prosequaris, ut universa dona, quæ mihi Mediatori ex paterna dilectione communicafti, etiam ad eos per me deriventur. Sextò, qvodex vivifico di-lectionis divinæ fensu & ex spiritualium beneficio-rum collatione ab hoc dilectionis fonte originem ducente in cordibus credentiu exurgat amorreci-

procus, & sum um desiderium faciendi ea, que sunt Deo grata, & sufferendi ea, que ex dilectione inittit, & qvæ pro gloria divini nominis in prædica-tione Evangelii & propagatione Ecclessæ toleran-da veniunt. Quando ergo Christus dicit, notum sei eis nomen tuum, ut dilectio, qua dilexisti me, sit meis, simul etiam hoc complectitur, qvod futurum fit, ut Apostoli & reliqui credentes in corde suo sentientes se tantopere à Deo diligi omnia patienti ac lato animo toleraturi fint, quæ pro ratione vocationis & officii ad Dei gloriam & Ecclesiæ salutemi psistoleranda venient. Septimò Christus cognitio. nem & dilectionem arctifilmo nexu conjungit, ut oftendat, dilectionem elle effectum, & confequens salutaris cognitionis. Ideo eis notum feci ac notum faciam nomen tuum, ut sicut ego & ipsi similes simus in tui cognitione, ita quoq; similes simus in dile ctione, utsicut me tanqvam Filium, cuipersede cognituses, diligis: ita qvoqve ipsos, qui itidem me revelante te cognoverunt , paterno amore tanqvam filios diligas. Octavo, Christus arctifimo & individuo nexu conjungit dilectionem, qua Pater coelestis Filium suum unigenitum tanqvam Mediatorem constitutum diligit, & qua credentes in Filium Mediatorem diligit, eo ipío oftendens, quòd credentes à Deo, non niss in Christo diligantur, tanqvam membra corporis illius mystici, cujus caput est Christus, Augustin, tract. 111. in Johann. Quomodo dilectio , qua Pater dilexit Filium , eft et. iam in nobis , nifi quia membra ejus sumus , & in illo diligimur , cum ipse diligitur totus, id est, caput & corpui? Nono non tamen omnimoda aqualitas & absoluta paritas, sed similiendo illius dilectionis, qua Pater credentes complectitur, cum dilectione illa, qua Filium complectitur, hac collatione fignificatur, qua de re in expositione v. 11. & 22. late egimus Ut enim inter unitatem, qua Pater cum Filio est unum essentialiter, acinterunionem, qua Pater credentes in Christum sibi unit spiritualiter, est qvoddam discrimen, ita quoq; inter dilectionem, qua Pater Filium sibi coessentialem diligit pernaturam, & inter dilectionem, qua credentesin Christum diligit per gratiam, differentia aliquid intercedit. Ac ut in filiatione & cognitione credentes non sunt Christo æquales, ita quoq; indilectione, qua à Patre diliguntur, non sunt Christo æqvales.

2. Et ego in ipsis scilicet sim. Augustinus hoc exponit causaliter. Ideo (inqvit) subjunxit, & ego inipsis, tanquam diceret, quoniam ego sum S in ipsis. Aluer enim est in nobis tanquam templo suo, aliter autem, quia & nos ipfe fumus , cum secundumid , quodut caput nostrum effet, bomo factus est, corpus eius sumus. Præbet hæc expositio utilem doctrinam, qvod specialis Dei dilectio sit beneficium propter Christum Mediatorem credentibus obtingens, ficut Apostolus dicit, Ephel. 1. v. o. exagirwoer nuas or to nyannμένω. Sed simplicius est, hoc posterius & ultimum membrum æquè ac prius accipere τελικῶς & εκδατιnas, ut voculaiva dono nous ex præcedentibus repetatur. Ided eis notum feci & notum faciam nomen tuum, ut non solum dilectio, qua dilexisti me, sit in eis, sed etiam ut ego ipse simin eis. Hoc membrum adjicit Christus, ut doceat 1. qvod non solum sua bona, sed etiam seipsum nobis comunicet, sicut dicit, Joh. 14. v.23. Si quis sermonem meum servabit, Pater meus diliget eums,

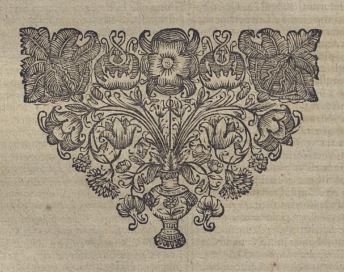
& adeum veniemus, & mansionem apud eum faciemus, ubi itidem Patris dilectio & gratiofa Filii inhabitatio conjunguntur. Sensus igitur est: ideò notu illis faciam nomen tuum per verbum &Spiritum fanctu, ut per tuam agnitionem, h. l. per fidem in cordibus ipsorum habitem, Eph. 3. v. 17. ipsiqve beneficiis meis abunde perfruantur. 2. Quod Pater cœlestis credentes diligens non tantum donet illis Spiritum fanctum, ut sic dilectio Patris per Spiritum fanctum ipsis ex dilectione à Patre datum sit in eis, sed quod etiam ipse Christus sit in eis tanqvam caput in membris, tanqvam habitator in domo, tanqvam Sacerdos in templo ipsi dedicato, tanqvam diledusin diligente, uthac ratione credentium corda fint totius facrofanctæ Trinitatis Patris, Filii & Spiritus sancti habitacula. 3. Quòd cum credentibus unum corpus mysticum constituat, & cum credentibus omnia bona communia faciat filiationem, Patris cognitionem & dilectionem, justitiam & vitam æternam. Quomodo enim credentes cum Christo non haberent omnia bona communia, (servato tamen discrimine superiùs annotato, qvòd Christus ut Deus ea habeat per naturam, credentes verò per gratiam, ac qvod Christus ut homo ea habeat per gratiam unionis & exaltationis ad Dei dextram, credentes verò per gratiam adoptionis) cum Christus seipsum cum omnibus suis beneficiis eis communicet, & omni cœlestium bonorum plenitudine in cordibus iplorum habitet? 4. Quòd beneficia sua non tantum ad hanc vitam pertineant, sed etiam in futuram vitam sese extendant, Nam illud, Ego in eis, tunc demum plenè & perfecte confummabitur, quando in vita æterna DEUS erit omnia inomnibus, 1. Corinth 15. vers. 28. qvando implebitur, qvod scriptum est, Apoc. 7. vers. 17. Agnus, quiest in medio throni, reget illos & ducet eos ad vivos fontes aquarum. Cap. 21. V. 3. Ecce tabernaculum DEI cum hominibus & habit abit cum eis , & ipsi populus ejus e-runt , & ipse DEUS cum eis erit Deus eorum, Colligitur autem ex his verbis 1. cognitionem Patris, quæ estin Christo Mediatore plenissima ac perfectissima, in hac vita credentibus paulatim communicari, ut sua quotidie habeat, & habere debeat incrementa, eaque per Christi gratiam communicata, Eph. 4. v. 15. unde Christus dicit: Cognoverunt, quodtume miseris. Et ego eis notum feci ac notum faciam nomentuum. 2. Sine Spiritu sancto Deum non posse salutariter ab hominibus cognosci, unde Christus dicit: Notum feci & notum faciam, videlicet per Spiritum sanctum. Deus enim non aliter se nobis manifestat, nisi per verbum & Spiritum sanctum. 3. Christum esse ignynthi & interpretem divinæ voluntatis, in qvo & per qvem notum fit Patris nomen, qvod aliasomnibus hominibus est incognitum. Iple est persona, per quam Pater ab initio lo-cutus est cum genere humano ac nomen suum hominibus notum fecit, unde vocatur o hoy @ &nomen Dei dicitur esse in medio ipsius, Exod. 23. v. 20. Nec tantum in diebus carnis sua docendi munere fungi voluit, sed etiam ad dextram Dei collocatus dat Ecclefie fue Doctores, Eph. 4. v. 11. ideò dicit, no tum fect & notum faciam. 4. Non debere nos animum statim despondere, si animadvertamus in cognitione divinorum mysteriorum nobis adhuc quædam deesse, quæ tamen ad sidei & pietatis perfectionem requirantur. Christus non solum dicit,

se notum fecisse, sed etiam porrò notum facturum Patris sui nomen. 5. Cognitionem Dei ad hunc sinem ordinari, utà Deo amemur dilectione paterna ac speciali & ut vicissim Deum diligamus amore filiali. Finis falutaris Seogravias & falvificæ fidei est, tùm ut dilectio, qua Pater Filium diligit, in. nos quoque redundet, ut nos quoque per illum propter illum & in illo diligamur, cui per fidem sumus insiti, Rom. 5. v. 1. tum ut Christus in nobis pivat, Gal.2.v.20. per Spiritum sanctum Dei dilectionem in nobis operetur, ut sic ea agamus, quæ Deo sunt grata, nobis salutaria & vocationi nostræ conformia. Sic ergo fides nos Deo gratos reddit ad justificationem & Spiritum Christi nobis impetrat ad renovationem & fanctificationem. 6. Christum eo fine Patris nomen notum hominibus fecisse, imò omnia, quæ in diebus carnis suæ docuit, fecit & passus est, in hunc finem fecisse, ut Spiritus sancti & omnium bonorum cœlestium per lapsum amisforum participes redderemur. 7. Dilectionem Dei in Christo Mediatore esse principium & finem, proram & puppim, a & w nostræsalutis, ac dilectionem nostram erga proximum esse vinculum per-fectionis, Col. 3. v. 14. Chrysost. homil. 81. in Joh. Vide quomodo in perfectum finem definit, in dilectionem omnium bonorum matrem. Euthim. in hunclocum. Iterum in dilectione terminavit banc sententiam. Nam perfe-Etio virtutum est dilectio. 8. Dilectionem Patris erga Filium esse in credentibus non nuda tantum cognitione, sed etiam communicatione, inde Christus non dicit, ut cognoscant dilectionem, quâ me diligis, sed ut dilectio, quâme diligis, sit in eis. 9. Incomprehensibilem consolationem in eo nobis proponi, quod dilectio, qua Pater unigenitum fuum Filium diligit, sit in credentibus. Pater diligit Filium non simulate, non frigide, non mutabiliter, non inefficaciter, sed serio, ardenter, immutabiliter, efficacissimè. Eodem ergo modo credentes in Christum diligit, quia Filius hoc loco petit, utiisdem ardentissimis amoris slammis Pater cœlestis erga Ecclesiam & credentes flagret, quibus ardet erga Filium. Stapulensis in hunc locum. Quis tam incomprehensibilem DEI Patris erga nos non admirabitur caritatem, quos, cum nibil simus, Filio suo in. amore equare vult & eisdem donare, quibus & Filium donavit. At quomodo eadem non daturus esset , qui Filium suum daturus est in gloria in altero mundo, & ut jam dedit in humilitate in hoc mundo? Qui hoc perfecte & sine omni dubitatione credere posset, se à Patre cœlesti diligie a caritate, qua Pater cœlestis Filium suum diligit, ille jamdum in colo esset. 10. Christum per sidem in cordibus nostris habitare, & bona sua spiritualia ac cœlestia nobis communicare, Ephel. 3, 17. quæ inhabitatio qvantum sit beneficium expositum fuit, Johann. 14. versic. 23. 11. Denique arctissimo nexu hic conjungi specialem Patris calestis dilectionem & gratiosam Christiinhabitationem, quia specialis illa Patris dilectio non habet locum sine gratiosa Christi inhabitatione, & gratiosa Christiin-habitatio non habet locum sine speciali Patris dilectione. Utrumq; benefici übenignissimus Deus nobis clementissimè largiatur propter dilectum suu Filium Mediatorem nostrum unicum in secula benedictum. Atq; hæc esto qualiscunq; explicatio admirabilis illius orationis, quam Christus ante suum ex cœnaculo Hierofolymitano egressum Patri suo

coelesti obtulit, eademq; ad instantem passionem | nem singulariter nobis commendare voluerit, Sed feipfum pro nobis fanctificavit. Coronidis loco tum ex valedictorio fermone, tumex hac ipfa agoαγωνίω oratione colligi posset 1. Epitome princi-palium ac fundamentalium sidei Christianæ articu-lorum, quia qvæcunqve Christus toto ministerii sui tempore Apostolos docuerat, eorum brevem summam miranda sapientia hic complecti voluit. 2. Enumeratio præcipuarum causarum, propter quas calamitates Ecclesiæ & omnibus piis in hoc mundo obtingunt. 3. Apotheca spiritualis consolationum omnis generis calamitatibus opponendarum. 4. Ethica Christiana sive viridarium praci-puarum virtutum, qua in corde verè pii debent florere, videlicet sidei, spei, dilectionis, invoca-tionis, patientia &c. Posset etiam; monstrari, quomodo Johannes Evangelista, qui in novissima cœna ad pectus Christi recubuerat, ex his novistimis Christi verbis pleraque in suas Epistolas, primam præsertim, redegerit, atque eo ipso tùm valedictorium fermonem , tum weoay woo oratio- I demtor es, etiam eorum te Salvatorem oftendas, Amen.

quia ex proposita exegesisine difficultate hac colligi possunt, ideo privatæ cujusque pie eruditi induftriæ hanc operam relinquimus, ac felicem claufulam divinæ hujus orationis explicationi imponimus, suspirantes cum Ruperto in comm. h. l. & cax sit, ô Domine Jesu, in animis tuorum hec oratio, ut inte & inter se unum sint, ut videant gloriam tuam post vitabujus miserias , ut tecum sint, & tu in eis , utque intuadile. ctione & Patris tui vivant, nullis neque sublimitatibus ne-que profunditatibus, nullis seculorum seculis ab ea divellendi. Et cum Ludolpho Carthusiensi part. z. devit. Christic. 57. Benignissime Jesu, qui pro credentibus & credituris in te ante tempus passionis Patrem suppliciter exora. fti,rogo, Domine, tuam clementiam & misericordiam proillis & prome & pro omnibus mihi confanguinitate, affinime, familiaritate, beneficio, oratione, recommendatione vel quocunque modo conjunctis, seu cordimeo insersu & universaliter pro omnibus sidelibus, ut nobis & gratiamin, prasenti & gloriam in suturo exhibeas, & tu qui omnium Ro

Unum sim tecum, CHRISTE, & cum fratribus unum, Sim tecum, doxam conspiciamque tuam.





### CAPUT CLXXXI.

## CHRISTUS EX URBE HIEROSO-LYMA IN MONTEM OLIVETI EGRE-DITUR, ET DE SCANDALO DISCIPULORUM VATIGINATUR.

MATTH 26. v. 30. MARC. 14. v. 26. LUC. 22. v. 39. JOHANN. 18. v. 1.

## RATIO ORDINIS.



te u-

it.

lie

Eriem Historiæ ostendit Johannes, quodscil. post concionent, valedictoriam ad discipulos habitam & post serias preces adPatrem cœlestem fusas Christus dicipulos ex urbe Hierosolymita-

na admontem foliveti eduxerit, atque hortum quendam ad radices illius montis fitum cum iplis ingressussit, in quo à Juda proditore & ipsius comitatu captus ac vinctus in urbem fuerit reductus. Rupertus in cap. 17. Johannis statuit, hortum illum, de quo Johannes loquitur, non fuisse trans torrentem Cedron ad radices montis oliveti circa villam Gethsemani, sed cis torrentem situm & urbivicinum. Quia enim finità parte valedictoriæ concionis Christus ad discipulos dicit Joh. 14.v.ult. Surgite, eamus bine, ex eo colligit, Christum post hæc verbaex cœnaculo Hierofolymitano statim egres sumtrans torrentem in villam Gethsemani, in qua reliquam concionis valedictoriæ partem Joh. 15. & 16. descriptam absolverit, ac preces c. 17. descriptas ad Patrem cœlestem suderit. Postea ex villa\_ Gethsemani reversum, torrentem denuò transiisse &in hortum quendam urbi propinquum fuisse ingressum, ut sponte hostibus suis occurreret. Posset huic opinioni probabilitas quædam conciliari ex eo,quod cogitari poterat, Christum inter vineas cum discipulis euntem occasionem indesumsisse comparandi sese viti ac discipulos suos palmitibus Joh. 17. v. 1. sicut alias ex rerum naturalium conspectu occasionem sumit de beneficiis Spiritualibus & mysteriis regni coelestis disserendi Matt. 16. v.6. Joh. 4. v.13. & 35. cap. 6. v.27. Itemque exeo, quòd Christus levatis ad cœlum oculis orasse legitur Joh. 17.v. 1. oravit ergo sub dio, non autem in concluso conaculo. Ruperti sententiam exparte sequitur Andr. Osiander, is enim in sua Harmonia verba ista Matthæi ac Marci. Et bymno dicto exierunt, subjungit verbis illis Christi apud Harm, Tom. III. vel Gerhard, Cont. pars quarta.

Johannem: Surgice, eamus bine. Hac ratione verba Matthæi, Marci & Lucæ, quod Christus bymno dicto secundum consuetudinem cum discipulis egressus fuerit in montem olivarum, in Harmonia præponenda essent illis, quæ cap. 15. 16. & 17. Johannesà Christo dicta esse commemorat, ac verba-Johannis, quod Christus cum discipulis suis trans torrentem Cedron in bortum quendam abierit, intelligenda essent non de egressu ex urbe in hortum ad montem oliveti situm, sed de regressu ex villa ad radices montissita in hortum urbi vicinum. Pro astruenda hac opinione dici postet re έξηλθεν in forma plusquamperfecti positum este, hoc sensu: Cum bec dixisset Christus, exierat cum discipulis suis trans torrentem Cedron. Ult enim juxta quorundam sententiam ( quam tamen non probamus ) re ei www terminatione prælens est, sed fignificatione perfectum: ita quoque isan ser indefinité positum in forma plusquampersecti hoc loco accipiendum esse statuunt. Cogitari ergo posset, Christum post verba illa, Surgite, eamus bine, ex conaculo statim surrexiste & urbe egressum vel in via vel in horto reliquam concionis va-ledictoriæ partem absolvisse, idque per recapitulationem quandam hisce verbis Johannem indicare voluisse. Cum hæc (scil. ea quæ in cap. 15.16.&17. commemorantur) Christusdiceret, exierat trans torrentem in hortum. Et sane hæc recapitulatio Johanni non est inusitata, nam in hoc ipso capite V. 24. eadem utitur. Annas awegender miferat Christum ligatum ad Caipham Pontificem: Sed Augustinus lib. 3. de cons. Evangel. cap. 3. & ex co plerique interpretes statuunt, totam illam valedictoriam Christi concionem & orationem ad cœlestem. Patrem in ipfo cœnaculo Hierofolymitano fuisse habitam, ideoque conjungunt ea, quæ Matthæus Marcus & Lucas de egressu Christi in montemo oliveticommemorant cum iis,quæ Johannes de egressu Christi trans torrentem Cedron in hor-